## **ANTROPOLOGÍAS HECHAS EN VENEZUELA**

Annel Mejías Guiza y Carmen Teresa García (Editoras)

Томо II





Asociación Latinoamericana de Antropología Red de Antropologías del Sur Annel Mejías Guiza y Carmen Teresa García

Antropologías hechas en Venezuela / Annel Mejías Guiza y Carmen Teresa García (Editoras);

Antropologías bechas en Venezuela. Tomo 2/ Quintero, Rodolfo, Brito Figueroa, Federico, Coronil, Fernando... [et al.]; editado por Carmen Teresa García y Annel Mejías Guiza. Mérida: Asociación Latinoamericana de Antropología, Red de Antropologías del Sur.

- 1. LA CULTURA DEL PETRÓLEO COMO CULTURA DE CONQUISTA. 2. ANTROPOLOGÍA POLITICA.
- 3. RELIGIOSIDADES, IDENTIDADES Y SISTEMAS MÉDICOS. 4. ANTROPOLOGÍA DEL PARENTESCO.
- 5. ANTROPOLOGÍA SOBRE LAS COMUNIDADES NEGRAS. 6. ANTROPOLOGÍA DE LA MÚSICA. 7. ANTROPOLOGÍA SEMIÓTICA. 8. ANTROPOLOGÍA DE LA ALIMENTACIÓN. 9. ANTROPOLOGÍA DE LOS

7. ANTROPOLOGIA SEMIOTICA. 8. ANTROPOLOGIA DE LA ALIMENTACION. 9. ANTROPOLOGIA DE LO DESASTRES.

1ra. Edición en español. Asociación Latinoamericana de Antropología / Red de Antropologías del Sur. 2021

759p.; tablas.; gráficos; mapas.

HECHO EL DEPÓSITO DE LEY: Depósito Legal: ME2020000196 ISBN: 978-980-18-1453-5

Libro de distribución gratuita con fines pedagógicos y educativos. Hecho en Venezuela

- O Asociación Latinoamericana de Antropología, 2021
- O Annel Mejías Guiza y Carmen Teresa García (Compiladoras), 2021

1era Edición, 2021

- O Asociación Latinoamericana de Antropología
- © Red de Antropologías del Sur

Diseño de la Serie: Editorial Universidad del Cauca

Fotografía de portada: Domingo Briceño. La Reina, Yaracuy, Venezuela.

Diagramación: José Gregorio Vásquez C.

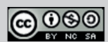
Editor general de la Colección: Eduardo Restrepo

El libro *Antropologías hechas en Venezuela. Tomo 1* por Asociación Latinoamericana de Antropología, Red de Antropologías del Sur se distribuye bajo una

Licencia Creative Commons Atribución-NoComercial-CompartirIgual 4.0 Internacional.

Basada en una obra en <a href="https://www.asociacionlatinoamericanadeantropologia.net/">https://www.asociacionlatinoamericanadeantropologia.net/</a>.

Permisos más allá del alcance de esta licencia pueden estar disponibles en <a href="https://www.asociacionlatinoamericanadeantropologia.net/">https://www.asociacionlatinoamericanadeantropologia.net/</a>.



Copy Left: los contenidos de este libro pueden ser reproducidos en todo o en parte, siempre y cuando se cite la fuente y se haga con fines académicos y no comerciales.

### Contenido

| Agradecimientos                                                                                                                                    | 13  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| La cultura del petróleo como cultura de conquista                                                                                                  |     |
| La cultura del petróleo: ensayo sobre estilos de vida<br>de grupos sociales de Venezuela<br>Rodolfo Quintero                                       | 17  |
| Latifundio venezolano en las primeras décadas del siglo XX<br>Federico Brito Figueroa                                                              | 57  |
| Los dos cuerpos de la nación<br>Fernando Coronil                                                                                                   | 77  |
| Indígenas y empresa petrolera a principios del siglo XX:<br>origen de una disputa<br>Johnny Alarcón                                                | 129 |
| Cabimas. Narrativas sociales de una marginalidad confusa:<br>clamor y resistencia de un municipio petrolero de Venezuela<br>Oleski Miranda Navarro | 147 |
| Contribución de estudiosos/as venezolanos/as al pensamiento antropológico de la vivienda urbana Francisco Hernández                                | 159 |
| Recorridos por lo urbano. Anotaciones sobre una experiencia investigativa: ciudad, territorios populares y espacio público Teresa Ontiveros        | 173 |

### Antropología política

| Lenguaje y discurso. Cómo reconciliar las identidades políticas<br>y culturales en América Latina<br>Nelson Acosta Espinoza                                  | 195 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Fiestas de Estado y regímenes políticos en Venezuela<br>o la fiesta de Estado como instrumento político<br>Alexánder Mansutti y Erik Lares                   | 211 |
| Desaparecidos: el rescate de los asesinatos políticos de los años sesenta en Venezuela (Notas de arqueología forense) Pedro Pablo Linárez e Irakara Castillo | 225 |
| El satanismo en Mérida<br>Oswaldo Jiménez                                                                                                                    | 259 |
| Afrodescendientes de la costa central venezolana: aproximación<br>a la etnografía política del clientelismo<br>Yara Altez                                    | 291 |
| Nuevos ensamblajes político-territoriales: los consejos comunales indígenas ayamán en Moroturo, estado Lara Krisna Ruette-Orihuela                           | 311 |
| Religiosidades, identidades y sistemas médicos                                                                                                               |     |
| Las religiones paganas del Caribe<br>Michaelle Ascencio                                                                                                      | 335 |
| Perspectiva histórica del mito y culto a María Lionza<br>Deisy Barreto                                                                                       | 347 |
| Cuerpos tiernos y abiertos: embarazo y parto entre las mujeres campesinas de Mucuchíes Belkis Rojas                                                          | 369 |
| Fiesta, simbolización del espacio y construcción de identidades en la ciudad de Maracaibo: la Fiesta de la Purísima del Barrio Negro Primero Carlos Valbuena | 383 |

| El culto a Hugo Chávez en Venezuela:<br>¿santo, ser vergatario o muerto poderoso?<br>Luis Alonso Hernández                              | 401 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Antropología del parentesco                                                                                                             |     |
| El cartodiagrama de parentesco: una herramienta de investigación para la integración del conocimiento antropológico  JACQUELINE VÍLCHEZ | 421 |
| Parentesco y clase/color en Venezuela en Iberoamérica: teoría y método<br>Rafael López-Sanz                                             | 441 |
| Matrisocialidad y la problemática estructural de la familia venezolana Samuel Hurtado                                                   | 449 |
| Antropología sobre las comunidades negras                                                                                               |     |
| Comunidades afrovenezolanas del sur del Lago de Maracaibo<br>Jacqueline Clarac de Briceño                                               | 467 |
| Así nació San Benito<br>Michaelle Ascencio                                                                                              | 487 |
| Música y veneración de antepasados en el ritual del Chimbángueles<br>Ernesto Mora Queipo, Jean González Queipo y Dianora de Mora        | 509 |
| Mecanismos de inserción sociopolítica en Curiepe,<br>Estado Miranda, Venezuela<br>Meyby Ugueto-Ponce                                    | 537 |
| Antropología de la música                                                                                                               |     |
| Etnomusicología en Venezuela: desarrollo histórico y retos emergentes<br>Katrin Lengwinat                                               | 557 |
| Las posadas del Niño Jesús como estrategia de evangelización<br>Rosa Iraima Sulbarán                                                    | 575 |

| El cantador elorzano y la música llanera<br>Carlos Camacho Acosta                                                                          | 593 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| El joropo llanero en Venezuela. Tradición teórica<br>y desafío metodológico: de los orígenes a las formas<br>Manuel Díaz                   | 617 |
| Antropología semiótica                                                                                                                     |     |
| Eventos y actantes en un relato guajiro<br>Lourdes Molero de Cabezas                                                                       | 637 |
| Antropo-semiótica del cambio ritual: de los viejos a los nuevos ritos<br>José E. Finol                                                     | 657 |
| Antropología de la alimentación                                                                                                            |     |
| Alteridades alimentarias. Dietas indígenas y españolas al comienzo de la conquista de Tierra Firme: rechazos y aceptaciones EMANUEL AMODIO | 679 |
| El gusto por la dulzura: el consumo de azúcar y papelón<br>en Venezuela durante las épocas colonial y republicana<br>Luis Molina           | 717 |
| Antropología de los desastres                                                                                                              |     |
| La perspectiva histórica en la antropología de los desastres:<br>el caso de América Latina<br>ROGELIO ALTEZ                                | 737 |

# Cuerpos tiernos y abiertos: embarazo y parto entre las mujeres campesinas de Mucuchíes<sup>1</sup>

Belkis Rojas Trejo<sup>2</sup>

[...] los dotores no le hacen caso a las costumbres, o será que no conocen. Fíjese, sacan a la mujer recién dada a luz y al niño recién nacio, los sacan di'una vez de la pieza [habitación] y eso los mandan pa' la casa al otro día de ber pari'o la mujer; coge sol en el camino, coge aires, le dentra yelo hasta en el mismo hospital, se enferma la mujercita, coge pasmo, se le debilita la "madre". Digame usté eso ¡hasta bañan al niño recién nacio! No, no, no, y a la mujer la mandan a bañase tamien, con agua cruda, fría, ¡ay, no, no, no! Eso es dañino, por eso es que las mujeres de ahora se enferman, es claro,

Original tomado de: Rojas, Belkis. 2000. Cuerpos tiernos y abiertos. Embarazo y parto entre las mujeres campesinas de Mucuchíes. *Boletín Antropológico*. (49): 75-92. El presente artículo forma parte del proyecto de investigación "Cuerpo y enfermedad en Mucuchíes, Estado Mérida", financiado por el Consejo de Desarrollo Científico, Humanístico y Tecnológico (CDCHT), de la Universidad de los Andes.

Belkis Graciela Rojas Trejo (Caracas) es licenciada en Historia, mención Historia de América y Venezuela, de la Universidad de Los Andes (ULA); magíster en Etnología, mención Etnohistoria, de la ULA; diplomada en Estudios Avanzados en Antropología Social por la Universidad de Sevilla, España; y doctoranda en Antropología, en la ULA. Es docente investigadora jubilada de la Escuela de Historia de la ULA. Trabaja las líneas de investigación en antropología de la salud y la enfermedad, identidad étnica y memoria histórica, y religión e identidad en los Andes de Venezuela. Ha publicado artículos en revistas científicas, además de capítulos de libros. Entre sus publicaciones se encuentran: el capítulo "Comadronas o parteras y curanderas: Guardianas de la salud y de la tradición en Mucuchíes" (en el libro El discurso de la salud y la enfermedad en la Venezuela de fin de siglo (Enfoques de Antropología), compilado por Jacqueline Clarac, B. Rojas y Omar González Ñáñez, 2000, ULA), el capítulo "Condiciones de construcción, articulación y usos de la identidad étnica. Caso de los indígenas de Lagunillas (Estado Mérida-Venezuela)" (en el libro Estudios Latinoamericanos: Pueblos originarios hacia el siglo XXI. Nuevos enfoques, coordinado por Jorge Magaña, B. Rojas, León Enrique Ávila Romero y Agustín Ávila Romero, 2015, CLACSO, UNACH), el artículo "Territorio y Memoria territorial sagrada entre los indígenas de Lagunillas, Mérida, Venezuela" (en la revista Presente y Pasado, no. 41, 2016), entre otras.

se les debilita la "madre". ¿Bañase?, como no, pero con baños cocidos, de mejorana, de matas calientes...

Estefanía Castillo (†), comadrona y curandera (Los Apios-Mucuchíes, 1995)

Entre las representaciones que los campesinos de Mucuchíes tienen del cuerpo humano, se examinarán aquí las concernientes al embarazo y al parto, procesos que forman parte de los trayectos del cuerpo femenino. La información etnográfica para el tema se obtuvo fundamentalmente entre las comadronas y sobanderas así como entre otras mujeres de Mucuchíes y sus aldeas y caseríos. Pero, indudablemente, son las comadronas las mejores exégetas de las prácticas y teorías acerca de la procreación el embarazo y el parto. El trabajo de campo se llevó a cabo en varias estadías realizadas entre 1995 y 1999.

Según las comadronas y sobanderas, el embarazo es el producto del "congelo" de la naturaleza masculina (semen) y femenina (sangre) en el útero de la mujer. Este implica un período de equilibrio muy precario en el cual la mujer entra en un proceso de "cocción" ("cocina una vida"), por tanto necesita más calor del que comúnmente tiene y debe protegerse de la introducción de "hielos" en su cuerpo, debe ser especialmente cuidadosa con su salud y alimentarse muy bien en cuanto a calidad y cantidad pues en ese momento ella es "dos" (ella y su hijo) y necesita "comer por dos", debe evitar ciertos alimentos de índole estrictamente caliente o fría, su alimentación debe ser "cordial" para mantener el equilibrio corporal suyo y del feto. Se produce la suspensión de sus menstruaciones con lo cual mantiene dentro de sí el calor que en períodos normales de su vida ella expulsa, esta sangre retenida se va aportando para la formación del cuerpo de su hijo y, a través de su sangre va pasando también parte de su alma al niño, con cada embarazo y parto logrado su alma se fortalece al igual que su órgano del equilibrio y de la reproducción, denominado "madre". 3 Pero no es suficiente la sangre de la madre para formar al niño, hasta los seis e inclusive siete meses de embarazo es

La "madre" es descrita como un "bicho vivo, un animal ponzoñoso que tiene muchas patas" o como "una pelota de sangre, blanda y flexible, con muchas patas por medio de las cuales se desplaza libremente dentro del cuerpo de la mujer" (ver Clarac 1981: 56-71, Rojas 2000: 91-99). Esta descripción responde a una mitificación de la matriz, que funciona como órgano femenino de la reproducción y del equilibrio, aun cuando las comadronas más ancianas y por tanto más apegadas a la tradición, afirman categóricamente que "la madre y la matriz son dos cosas aparte, relacionadas, como hermanadas pero aparte", para ellas, "la 'madre' es una cosa superior pues en ella se contiene el cuerpo y ella es la vida de la mujer, su naturaleza" (Eulalia Rangel, comadrona de El Royal, Mucuchíes, 1997). En cuanto al alma, una informante de Clarac le explicó que "[...] la mujer sin hijos es nadie, tiene poca alma porque no tiene para dar a sus hijos, porque no tiene hijos", en cambio la mujer con hijos tiene alma como el hombre, "desarrolla el alma al tener hijos y más hijos

recomendable tener relaciones sexuales para "completar el niño" con los aportes del semen del padre pues, de este aporte depende la formación ósea y parte de la formación de la carne del niño, además, parte de este semen se va transformando en la leche con la que posteriormente la madre alimentará a su hijo.

Después del nacimiento el niño o la niña continúan fortaleciendo sus huesos -que, en este momento son blandos- con la ayuda del semen paterno que aun tienen acumulado y el que les produce el consumo de leche materna, el cual, por medio de una desconocida alquimia dentro del cuerpo del niño va transformando y fortaleciendo sus huesos. En este proceso de fortalecimiento óseo, los huesos de la niña deben acumular fuerza, pero menos que los del niño. Se considera que los huesos de la mujer son más pequeños y huecos, mientras que los del varón son llenos de una "gelatina" que es la "calidad" o la "energía" del hueso, la mujer necesita menos de esta "energía" que viene de la leche de la madre, por eso las niñas son amamantadas durante menos tiempo que los niños, para ellas es suficiente su energía sangrina.<sup>4</sup> Se piensa que las niñas deben ser amamantadas solo hasta los seis o siete meses, máximo un año, de lo contrario, cuando sean adultas tomarán actitudes propias de los hombres, serán mujeres con "cabeza, patas y culo calientes", es decir mujeres que no se apegarán al ideal cultural de "mujer de su casa y de su familia". El niño, en cambio debe mamar por todo el tiempo que sea posible (hasta que "aburra la teta") para que llegue a ser "un hombre de fuerza y energía" y pueda dar "buenos hijos".

Con cada embarazo la mujer entra en un proceso de acumulación interna de calorenergía, acumula su sangre y el semen de su pareja, ambos fluidos considerados calientes, debido a lo cual se convierte en un ser liminar, es, al igual que su hijo en el vientre, un ser peligroso sobre todo para los niños más pequeños que no están dotados de suficiente "energía" y para las otras embarazadas que también se encuentran en estado de sobre acumulación de calor-energía. Si la embarazada toma en sus brazos a un niño de meses le puede causar un malestar denominado "pujos", el niño está pujando constantemente y le da hipo porque su pequeño cuerpo se enfría a causa de que la embarazada y el feto que lleva dentro le "roban su calor". También puede ser causante de mal de ojo debido al choque de su sangre o la de su feto con la del niño y, si toca el vientre de otra embarazada, una de las dos o ambas pueden llegar a sufrir malestares, fiebres altas, conato de aborto e incluso aborto.

tiene, más alma tiene, porque el alma tiene que crecer para pasarla a los hijos" (Clarac 1981: 57).

<sup>4</sup> Se considera que el cuerpo femenino está formado fundamentalmente de sangre, más una "gota de agua" (semen) que pone el padre, mientras que el hombre está formado fundamentalmente de semen, más "una gota de sangre" que pone la madre. Con la expresión "una gota" se quiere decir "un poco", bastante menos que... Esta es la razón por la que se considera que la mujer es "sangrina".

La noción de corto circuito planteada por Héritier (1997: 252), que implica las nociones de contagio y transmisión por la presencia de cúmulos de idénticos, es útil en este caso para explicar el estado de contaminación que se produce por la sobre acumulación-transmisión de calor-energía. Tanto la embarazada como el niño que lleva en su vientre se encuentran en un estado de transición indefinible que los convierte en peligrosos para sí mismos y para los demás. El feto de cierta manera está provisto de un poder energético que lo hace estar siempre presente en un "mundo de afuera" aun cuando está en el vientre materno, pues él se encuentra junto a, o en, "la madre" (órgano del equilibrio y de la reproducción) que lo acoge y desde allí él también emana sus energías. Por ejemplo, se piensa que es obligatorio satisfacer los antojos sufridos por las embarazadas para evitar que la madre sufra un aborto, o que, si el niño nace, lo haga con la boca abierta, la lengua afuera y sufra de copiosa salivación. Las comadronas explican que los antojos deben ser complacidos pues en realidad no son las embarazadas quienes se antojan sino el feto y la "madre" que se "alborotan con la vista y el olor de una buena comida" y al no ser satisfechos "embocan a nacer", produciéndose así los conatos de aborto, los abortos y los prolapsos.

Muchas culturas manifiestan actitudes ambiguas hacia el niño por nacer, o recién nacido, se le considera a la vez vulnerable y peligroso al igual que su madre, ambos son seres marginales, seres impregnados de poder y capaces de atacar y producir daño a los otros, según Wisdom (en López García 2000: 65) los chortis de Guatemala pensaban que las mujeres embarazadas debían escupir después de ver a un pequeño con el fin de mitigar su "calor" y eliminar su peligro. Por su parte, Douglas cita ejemplos entre los lele y los nyakyusa. Los primeros le atribuyen a la criatura por nacer una mala voluntad caprichosa que lo hace peligroso para los demás, si la mujer embarazada se acerca a los enfermos, la criatura que lleva en su vientre puede provocar que la enfermedad se agudice. Por su lado, los nyakyusa no permiten que la mujer embarazada se acerque a los campos de cultivo de grano porque el feto que tiene dentro es de mandíbulas abiertas, por tanto voraz y lo arrebata (Douglas 1973: 130-131).

En Mucuchíes, no solo los niños y las otras embarazadas corren peligro sino también el futuro padre puede enfermarse al contacto con su hijo recién nacido porque "el niño es débil y enferma al hombre", es como si la debilidad del niño pudiera transmitirse al padre de alguna forma, o como si el recién nacido que necesita obtener calor-energía (por lo cual todos los cuidados que se le proporcionan tanto a él como a su madre están destinados a la obtención de esa energía) fuera capaz de obtener parte de la energía de su padre.<sup>5</sup>

<sup>5</sup> Cuando las mujeres de Mucuchíes afirman que "el niño enferma al hombre" no saben explicar las causas de esto, solo afirman que algunas veces "los debilitan".

El parto constituye uno de los momentos máximos de desequilibrio, contagio y peligro. Es muy común escuchar que la mujer "ya se enfermó" cuando entra en proceso de parto y que "ya se alivió" o, en tono de descanso se dice que "ya despachó", cuando sale de él, lo cual no es extraño si pensamos en la cantidad de calor-energía que pierde la mujer en este proceso: de su cuerpo salen líquidos y sólidos connotados como de "naturaleza caliente", tales como el líquido amniótico, la sangre, el niño y la placenta. El cuerpo de la mujer queda "abierto" y en un estado de "calor precario" o "casi frío" sumamente peligroso. ¿Cómo puede entenderse que los doctores del hospital saquen a la mujer recién dada a luz y a su hijo recién nacido de la habitación y luego los manden a su casa y que, además, les exijan que se bañen para que "limpien" sus cuerpos?

Esta es una situación y una actitud completamente incomprendida por las mujeres campesinas que, aún cuando deciden parir en el hospital, miran con asombro y cierto recelo tanto a los médicos como a la institución, porque allí "no conocen las costumbres de los campos"; una mujer y su hijo, en ese momento tan precario de sus vidas, deben ser cuidadosamente atendidos y protegidos, pues en sus cuerpos débiles, tiernos y abiertos puede penetrar cualquier elemento patógeno de índole natural o sobrenatural, por esta razón, las mujeres confían los cuidados del posparto y del recién nacido a las comadronas. En este momento todas las atenciones van dirigidas a la protección de la mujer y del niño contra la entrada de "hielos" y "aires" así como a la recuperación de calor-energía. Para lograr tal propósito se mantiene a la mujer y a su hijo en una habitación cerrada, casi en penumbra, se le practican vahos y limpiezas con plantas aromáticas de naturaleza caliente, nunca se les permite a la madre y a su hijo bañarse el cuerpo completo y menos aun con agua fría. Se recomienda el consumo de "bebedizos" (infusiones) destinados a expulsar impurezas del cuerpo, a "limpiar la madre", a recuperar el calor, evitar la entrada de frío y aumentar y "sustentar" la leche; con estos mismos objetivos la mujer es sometida a una dieta especial: guarapos calientes de panela<sup>6</sup> con ruda (*Ruta graveolens*), mistela, <sup>7</sup> cacao (*Theobroma cacao L.*), caldo de gallina criolla, caldo de pichón de paloma, caldo de pata de res, queso y carne asados y otras comidas "sustantivas" (energéticas).

El hospital es percibido, por la mayoría de las mujeres, como un lugar frío en el cual ellas y sus hijos recién nacidos recogen "hielos" que los enferman, a esto se suman las actitudes despóticas de algunos médicos y enfermeras y a la frecuencia

<sup>6</sup> Pasta dulce, dura, fabricada en base a jugo de caña hervido durante varias horas.

<sup>7</sup> La mistela es una bebida considerada "caliente" que se utiliza en pequeñas tomas para que tanto la parturienta como la comadrona "boten el pasmo" o cualquier "hielo" que hayan recogido durante el proceso de parto, la parturienta tomará esto en pequeñas dosis, durante 48 días. La bebida se elabora con una mezcla de agua de "ramas calientes, aguardiente de caña y panela de caña". También se brinda con esto a las visitas que acuden a saber del estado de salud de la madre y de la "criatura".

con que se practican las cesáreas. La frecuencia de enfermedades como el "mal de madre" debido al "hielo que recogen las mujeres en el hospital" y el hecho de que tanto el cordón umbilical como la placenta "se botan", son cuestiones aun más inconcebibles y criticables, pues, como veremos más adelante, ambos tienen connotaciones especiales para el mantenimiento de la "cordialidad" o equilibrio en la vida de las personas.

Las comadronas recurren a ayudas que ellas consideran naturales para la mujer en el momento del parto, tales como la ingestión de infusiones de manzanilla (*Matricaria chamomilla*) y pequeñas dosis de aceite de comer y, en casos muy difíciles, se les proporciona una toma de infusión de "un par de cinceles":<sup>8</sup>

Cuando las mujeres están esperando cama, que les empiezan los malecitos, se les da una cucharada de aceite de comer y se les da el bebedizo de manzanilla y es rápido que tienen el muchacho. Cuando el parto es bravo es bueno tener el cincel, esa matica es muy poderosa pa' eso, pa' las mujeres... es descasa eso sí... (Modesta Balza, comadrona, Mucuchíes, abril, 1997).

Algunas comadronas, en situaciones de parto difícil, recurrían a prácticas "secretas" tales como "amarrar el rabo de un alacrán en el dedo gordo del pie derecho para aligerar el parto", el rabo del animal debía ser obtenido mientras éste aún estaba vivo, según la señora Narcisana (comadrona de Misteques, abril, 1997), estos son "bichos muy bravos", "tienen secreto" y su picada es "muy caliente", es posible que, ateniéndonos a la lógica campesina, se espere que el contacto con el calor del animal –cuya ponzoña se obtuvo mientras este estaba vivo– se produzca una sobreacumulación de calor-vida que propicie la rápida expulsión del niño del vientre de su madre.

Inmediatamente después del parto la parturienta debe ingerir pequeñas dosis de miche<sup>9</sup> con mostaza o mistela para evitar los "pasmos", además se le practican masajes con ungüentos en los pies para que le "baje la sangre" y no sufra de varices y de inflamaciones del vientre:

<sup>8</sup> Planta del páramo a la cual se le atribuyen cualidades medicinales y poderes mágicos, pues aparece y desaparece en la medida que "ella quiere ser vista o quiere esconderse", cuando "aparecen" lo hacen en par hembra y macho, al igual que los díctamos, "es una matica brillante", pero el cincel " brilla blanquito como la luna" mientras que "el díctamo brilla con el primer sol del páramo", sería de mucha utilidad un trabajo etnobotánico que permitiera conocer las propiedades de las plantas utilizadas por las comadronas en la atención a las mujeres en los distintos períodos de su vida.

<sup>9</sup> Nombre andino para el aguardiente destilado de caña que se encuentra en las tiendas expendedoras de bebidas alcohólicas. Algunas veces se compra el "miche" fabricado en alambique y se guarda para usos terapéuticos, por considerar que es mejor que el comercial.

Cuando pare una mujer lo primero que uno hace cuando la arregla en la cama es agarrar un poco de ungüente y untale en la planta del pie pa' que la sangre le baje, no la retenga, porque de esa sangre es que se le hacen variz y barriga y se enferma uno mucho. Cuando les da pasmo, eso es un sarpuido muy grande por todo el cuerpo y hay que estar tomando el miche con la mostaza o mistelita que es muy güeno (Narcisana Dávila de Monsalve, comadrona, Misteques, abril, 1997).

Una vez que el niño nace se procede a que la madre expulse la placenta (denominada también "placiente" o "plana"), vienen nuevas contracciones que la despegan del revestimiento del útero y la deslizan al exterior. La placenta se origina a partir del óvulo, como parte del feto y a los tres meses de la gestación, es como un disco unido al niño por el cordón umbilical. Su base está adherida a la pared interior del útero, su expulsión es denominada "sobreparto". Una vez expulsada, debe ser enterrada y quemada: la comadrona la "aliña" con "matas aromáticas calientes" como el cilantro (Coriandrum sativum L.), la ruda (Ruta graveolens L.), la manzanilla (Matricaria chamomilla L.), la altamisa (Ambrosia cumanencis H.B.K.), el ramo bendito (Ceroxylum klopstockia M.), la viravira (Gnaphalium antennarioides D.C.), la mostaza (Brassica nigra L.), el anís estrellado (Illicium verum L.), el perejil (Petroselinum crispum M.) y la alucema (Lavándula officinalis Chaix). Se prepara un hoyo en una esquina de la cocina, en el centro del fogón o en cualquier sitio de la casa donde no haya humedad y allí se deposita la placenta que es tapada con más hierbas, brazas y cenizas, encima se monta un fogón en el que se cocina el primer caldo de gallina criolla, que tomarán tanto la madre como la comadrona, lo cual les ayudará a recuperar las fuerzas utilizadas en "traer el niño al mundo".

Esta práctica asegura la salud de la madre y del niño, pues la placenta se encuentra temporalmente en un lugar "caliente" como cuando ambos, placenta y niño, se encontraban con la "madre" (órgano del equilibrio y de la reproducción) en el vientre de la madre, y también brinda apoyo psíquico a la recién parida pues esta se queda tranquila al cumplir con el ritual que evitará enfermedades, peligros de brujería y actitudes futuras de desarraigo y desamor en su hijo. Además, se produce el consumo simbólico de la misma tanto por la madre, a través del consumo del caldo de gallina, como por el niño, a través de la leche materna, ya que se considera que todo lo que consume la madre lo consume el niño cuando mama.

El tratamiento especial dado a la placenta se encuentra en la etnografía de otras partes de Venezuela (Pollak-Eltz e Istúriz 1990: 112, Wilbert 1983: 30-31)<sup>10</sup> en el

<sup>10</sup> Entre los arawakos de Río Negro, estado Amazonas de Venezuela, tienen una práctica contraria a la de los campesinos de Mérida, ellos arrojan la placenta al río porque así lo contempla el mito desde los tiempos de Amarru, la primera mujer, esposa del

mismo sentido de protección de la salud de la madre y del niño. Los pobladores de Pueblo Nuevo de Paraguaná (estado Falcón) refieren que "antes":

El cachube (ombligo) después que se caía había que enterrarlo dentro de la casa, debajo del fogón o de la piedra de moler, porque si se perdía el muchacho tendría visiones, no dormía y andaría como ido. La placenta había que enterrarla también, pero fuera de la casa, aunque algunos la enterraban debajo del fogón (López 2000. Mimeografiado, en prensa).

Para los Andes merideños las reportan autores como López de Pedrique (1978: 49) quien señala en Lagunillas el ombligo y la placenta son enterrados y quemados con hierbas para evitar que la madre y el niño se enfermen. De Robert señala:

...le cordon et le placenta sont enterrés dans un coin d'unes des pièces de la maison, en générel la cousine, c'est à dire dans une androit où ils se dessécheront sans risquer d'être éclabousés. On peut égalment abandonner la placenta entre les pierres de l'ediffice sur lequel repose le foyer sauf s'il est en boue car la boue aspire i'eau. Si de l'eau venait toucher l'endroit où est enterrée la matiére qui liait l'enfant à sa mère, ou son nombril, celui-ci mourrait (Robert 1995: 356).

Por otra parte, entrevistas realizadas a comadronas de otros pueblos del estado Mérida (Canaguá, Chacantá, Mucutuy y Tovar), asistentes al II y III Encuentro de Parteras y Curanderos en Mucutuy, organizado por Fundaser, en 1997 y 1999, confirman la existencia de esta práctica, adjudicándole el mismo sentido que tiene en Mucuchíes.

Grupos indígenas como los guambiano de la cordillera central de Colombia, los ica de la Sierra Nevada de Santa Marta o los Waunana del Departamento del Chocó y los Cuna de Caimán Nuevo, al noroccidente del Departamento de Antioquia, en Colombia (Duque y Salazar 1994: 95 y 148), y campesinos mestizos mexicanos (Faguetti 1998: 83) y de la zona entreriana del Paraná argentino (Jiménez de Puparelli 1984: 253) también tienen prácticas de secamiento y entierro de la placenta con el fin de evitar enfermedades.

Para algunos, la placenta es considerada como el doble del niño, tal parece ser el caso para la familia real de los Incas, según Cabello de Valboa:

(Guayna Capac) hizo construir suntuosos edificios (en Quito) y puso cimientos de un palacio llamado Mullu-cancha. Hizo colocar allí una

creador, quien, una vez que dio a luz a Kúwai (divinidad primordial y héroe cultural) inmediatamente la placenta fue arrojada al río donde se convirtió en raya (Omar González Ñañez, información personal).

estatua del oro más fino, que representaba a su madre Mama-Ragua-Ocllo y ordenó que se colocara en el vientre de esta estatua la placenta que había arrojado al darlo a luz, pues era uso el conservarlas cuando una princesa tenía un hijo varón [...] (Cabello de Valboa 1586, citado en Chávez Hualpa 1997: 126).

Para otros, en cambio, la placenta constituye uno de los lugares de asiento del alma, tal como lo refiere Durkheim para los habitantes de las costas de Pennfather, al noroeste de Australia central, allí se piensa que todo hombre tiene dos almas: una reside en el corazón y la otra en la placenta, por lo que inmediatamente al nacimiento de un niño la placenta es enterrada en un lugar sagrado, un espíritu la guarda para luego reintegrarla en partes iguales a los hijos que este niño tendrá al llegar a su edad adulta (Durkheim 1992: 241).

Al parecer, la relación que establecen las sociedades entre madre-hijo-placenta está asociada con la protección de la salud de ambos así como con relaciones de pertenencia e identidad del individuo con un lugar, una tierra, una familia.<sup>11</sup>

En Mucuchíes esta relación se pone de manifiesto en el ritual de aliño, enterramiento, quema-cocimiento y posterior ingestión simbólica de la placenta. El objetivo explícito de esta práctica es, por una parte, evitar que la madre y el niño se enfermen, por otra, se pretende preservar el destino futuro de ambos. Se cree que una placenta "sin destino" (que se pone en cualquier lado, que se echa a la basura o que se lanza al río) produce lo mismo en el niño, este "no tendrá destino cierto" o "futuro cierto" y si la placenta cae en manos de personas "mal intencionadas" el niño y su madre pueden ser embrujados. Si la placenta se pierde y no es enterrada con el debido ritual, el niño va creciendo "despegado" de su madre, de su familia y de su tierra, además se encuentra siempre en grave peligro de brujería, enfermedad y muerte.

El cumplimiento del ritual de enterramiento y consumo de calor/energía debe cumplirse y es la comadrona quien debe velar porque se cumpla, pues así garantiza no solo la salud de la mujer campesina sino también su fertilidad, pues si la energía y el calor de la placenta regresan a la madre a través del fuego, del humo del fogón y del consumo del caldo de gallina, la "madre" (órgano femenino del equilibrio y de la reproducción) "se pone contenta" y "se queda tranquila", de lo contrario, se produce el llamado "mal de Madre", 12 e incluso la infertilidad.

<sup>11</sup> En el *Diccionario de Hispanoamericanismos no recogidos por la real Academia* (Renaud 1997) se lee en la entrada: Ombligo. (3) Tener (o: dejar) el ombligo enterrado en algún lugar. Fr. Tener cariño al lugar donde se ha nacido, porque en él se enterró el ombligo de uno al nacer, muchas veces con la placenta de la madre.

<sup>12</sup> Enfermedad de las mujeres con hijos debida a descuidos y desacatos de los mandatos culturales en relación al cuidado de su cuerpo en momentos tales como la menstruación,

Cumpliendo con este ritual la comadrona aplica el "don que Dios le dio" y cumple con el doble mandato de su cultura: el mandato de la religión cristiana "creceos y multiplicaos" y el mandato de su cultura tradicional según el cual una mujer es completamente humana, mujer con "alma" y "sentido" cuando tiene varios hijos vivos y sanos.

El recién nacido, considerado como un ser sin "calidad de persona completa", debe pasar por una serie de prácticas de protección y de fortalecimiento. Su cuerpo es caliente, tierno y abierto, por lo tanto está expuesto a la entrada de "bichos", "aires" y "hielos"; puede ser fácil presa para los "encantos", las brujas, las "locas" y las personas envidiosas que pueden echarle mal de ojo. Para su protección es mantenido en la habitación cerrada y en semipenumbra junto a su madre, ambos son atendidos por la comadrona. Las prácticas de protección van dirigidas a "cerrar" orificios como el ombligo, la mollera o fontanela, la planta de los pies y la palma de las manos.

El *muñón umbilical* es especialmente protegido con "grasos" (graso de res o cebo criollo), pues por allí, dicen las comadronas, "entran las enfermedades y se escapa la vida", es en este centro donde se ubican los órganos del equilibrio corporal, es en el ombligo donde "se recoge y termina el cuerpo". Al cordón umbilical se le adjudican cualidades mágicas, es utilizado para la adivinación y la protección. Antes de aplicar el corte que separa a la madre del niño, las comadronas realizan prácticas onfalománticas, pueden ver a lo largo del cordón una serie de nudos que indican el número de hijos que la mujer tendrá, el sexo y la distancia entre los nacimientos:

eso se ve en la placiente [...] se ve unos ñuditos. Los que van a ser seguidos no tienen ni dos deos (de separación) y los que van a ser retardaos tienen más ñuditos, como unas peloticas. El varón se ve clarito la pelotica. Los morochos están allí pegadas las peloticas. La hembra es más disuelta la pelotica (Raymunda, comadrona, El Royal, Mucuchíes, 1995).

De igual manera, el niño puede usar su propio muñón seco como "contra" para la enfermedad denominada "mal de ojo", llevándolo en el interior de una pequeña bolsa de tela roja, acompañado con una prenda o un trozo de oro, uno de plata, un trozo de azabache y una semilla de peonía. <sup>13</sup> Esta "contra" debe ser conjurada por un buen curandero para que sea plenamente efectiva.

el embarazo, el parto y el posparto. La mujer sufre de dolores de vientre y abdomen, escalofríos, fiebre debido a que la "madre" se debilita, se sube, se "cae" (ver Rojas 1998, 2000: 91-99, Clarac 1981: 56-71, 2000: 193-207).

<sup>13</sup> Planta leguminosa, especie de bejuco trepador de flores pequeñas, blancas y rojas, semillas en vaina, esféricas duras, de color rojo vivo con un lunar negro.

El otro orificio a cerrar es *la fontanela*. Esta se sopla y se le coloca un poquito (una "pellita") de chimó. <sup>14</sup> Según indican las comadronas, este orificio debe protegerse con sahumerios y chimó hasta más o menos los dos años cuando se piensa que ya está cerrado. También *los pies* del niño son frotados con una mezcla de ajo y aceite de comer para "corregir, calentar y mover la sangre", luego se protegen de la entrada de "hielos" con plantas "calientes" puestas entre sus medias. Finalmente, se protegen *las palmas de las manos* con "pellitas" de chimó. Las comadronas hablan de esto como prácticas del pasado, pero me consta que siguen llevándose a cabo en el presente, solo que ahora son muy discretas para no tener problemas con los médicos y la policía.

Cuando nacía el muchacho se cortaba el ombligo, pero antes pa soplale la mollera, le soplaba uno la mollera y le ponía uno un plastón de chimó en la mollera porque el viento los pone mudos o algo. Y le cortaba el ombligo, se lo quemaban con velas de cebo y se amarraba con un hilo crudo que es el hilo blanco de torno, pero se cortaba el pedacito, se le untaba de cebo v se le enrollaba v ahí si se le cortaba la punta del ombligo v con eso se les caía el ombligo... por el ombligo les dentra la muerte cuando queda mal curao. Los niños es con un cuido especial mire, ese ombligo bien tapao, se les pone el fajero bien tapao, ahorita no les ponen sino un gancho en el hospital ¿ve?, ¿quién ha visto? Los de aquí sino, bien tapao el ombligo que no dentre bicho, yelo... y bien abrigaitos y eso sí a los cinco días bañalos con puras ramas: orégano o flores de jardín, con eso se les cocinaba la agüita pa' bañalos, y pura teta, esa era la alimentación de ellos, la pura teta... bien abrigaitos, con ramitas en los pies pal frío, no ve. (Narcisana Dávila de Monsalve, comadrona y sobandera, Misteques, abril, 1997).

Hasta que no se produzca la "caída" (cicatrización) del muñón umbilical el niño no podrá ser bañado, solo se aplicaran limpiezas con aceites comerciales aromáticos: aceite "Menen" para la limpieza externa y la ingestión de "la punta de una cucharada pequeña de aceite de comer" con el fin de "corregir" o limpiar de flemas su interior. Una vez que el ombligo cicatriza, se practica el baño completo con agua hervida con flores y hierbas clasificadas como "aromáticas-calientes", tal como señaló la señora Estefanía Castillo:

<sup>14</sup> El chimó es una pasta a base de extracto de tabaco mezclado y cocido con sal de urao, que los campesinos mantienen en la boca, escupiendo constantemente. Es un elemento perteneciente a la categoría de lo caliente y usado también como protección para la picada de insectos, serpientes, alacranes y como protección contra los ataques de los "Arcos", divinidades de los páramos que algunas veces "roban el espíritu de las personas", sobre todo el de los niños.

[...] los niños no se bañan mire, hasta que no botan el ombligo, se limpian, como no [...], con un algodón con aceite pero menos echales agua cruda, no señora. Después que botan el ombligo se bañan con agua cocida, agua de flores, rosa y todito lo que sea flores, el baño e las siete flores, las rosas blancas, rojas, rosa criolla, berbena [...] matas aromáticas, todo caliente... cogollitos de yerva buena, malva, hinojo, oreganote, romero, rosa criolla, leche o suero y brandy. La leche, el suero y el brandy ayudan a la inteligencia y le alimentan el celebro, le ayuda cuando empieza a caminar, lo ayuda a movese mejor. (comadrona y curandera de Los Apios-Mucuchíes, 1995).

Es necesario que durante el primer mes de vida el cuerpo de los niños se mantenga bien abrigado y alejado de la presencia de personas extrañas, solo se admite la presencia de la comadrona y algunos familiares femeninos más cercanos. Las visitas no son permitidas hasta tanto el niño no es sometido al ritual de la "puesta de las aguas", el cual es realizado alrededor los quince días o un mes de nacido, se encarga de ello un hombre mayor de la comunidad que es quien conoce y sabe realizar este y otros rituales. 15 El ritual consiste en ponerle un poco de agua bendita en la cabeza y algo de sal en los labios, esto los protege de las brujas hasta la celebración del bautismo, y, en caso de muerte, el niño "con aguas" tendrá oportunidad de ir al cielo y no permanecer en "la oscuridad del limbo". El niño sigue considerándose como un ser frágil hasta más o menos los nueve años, con períodos especialmente peligrosos antes de los cinco años, corre el riesgo de sufrir enfermedades como "cuajo caído", que "el pecho se abra y se caiga la paletilla", que se "abran los huesitos de las costillas" o que sufra un "susto", le "entre sereno" o le caiga "mal de ojo". Lo ideal es que el primer corte de cabello no se realice antes de los dos años, cuando ya su fontanela está cerrada, de esta forma se mantendrá la fuerza, podrá caminar y hablar bien y se evita el riesgo de entradas de aires y hielos por la fontanela.

Como se puede ver, las teorías y las prácticas campesinas en torno al embarazo y al parto, se asocian a aperturas y debilidades corporales, a procesos de desequilibrio, contagio y peligro. Tanto la mujer, después del parto, como el recién nacido deben salir de su estado ambiguo y pasar a formar parte nuevamente de la configuración simbólica del orden, por esto deben ser "cerrados" y fortalecidos contra estos peligros. Son estas prácticas de cierre y fortalecimiento, las que permiten a la madre recuperar su personalidad social y al hijo ser incorporado al grupo familiar y social.

<sup>15</sup> Como los cantos y rezos en los "velorios de angelitos" (rituales que se realizan cuando muere un niño), en las "Paraduras de Niño" (ritual que se realiza en honor al Niño Jesús de los pesebres andinos, a partir del primer día de enero) y, generalmente este señor "sabe" rezar y cantar la Novena de San Benito, santo patrón de Mucuchíes.

#### Referencias citadas

- Clarac de Briceño, Jacqueline. 1981. *Dioses en exilio. Representaciones y prácticas simbólicas en la Cordillera de Mérida*. Caracas: Fundarte.
- \_\_\_\_\_\_. 2000. "La representación del cuerpo y la enfermedad. Su relación con el espacio físico de la cordillera y el cosmos". En: Manuel Gutiérrez Estévez (ed.), *Sustentos, aflicciones y postrimerías de los indios de América*. Madrid: Casa de América.
- Chávez Hualpa, Fabiola. 1997. Embarazo y parto en los cronistas de los siglos XVI-XVIII. *Anthropologica*. 15 (15): 97-134.
- De Robert, Pascale. 1995. "Gens de l'amont. Usages e represéntations de l'environnement dans les hautes Andes du Venezuela". Thése de doctorat de l'Ecole des Hautes Etudes en Sciences Socials. París.
- Douglas, Mary. 1973. Pureza y peligro. Un análisis de los conceptos de contaminación y tabú. Madrid: Siglo XXI.
- Duque, María Claudia y Edy Salazar. 1994. "Cuidados de las personas en los procesos de salud y enfermedad en comunidades indígenas y negras". En: *Terrenos de la gran expedición humana, serie Reportes de Investigación*, Nº 2. Bogotá: Pontificia Universidad Javeriana.
- Durkheim, Emile. 1992. *Las formas elementales de la vida religiosa*. Madrid: Akal. Faguetti, Antonella. 1998. *Tentzonhuehue. El simbolismo del cuerpo y la naturaleza*. México: Benemérita Universidad Autónoma de Puebla, Plaza y Valdés.
- Héritier-Auge, Françoise. 1997. *Masculino y femenino. El pensamiento de la diferencia*. Barcelona: Ariel.
- Jiménez de Puparelli, Dora. 1984. "Función de la medicina popular en la comunidad entreriana y su relación con la medicina oficial". En: Ministerio de Educación y Justicia, Secretaría de Cultura, Instituto Nacional de Antropología (comp.), *Cultura tradicional del área del Paraná medio*. Buenos Aires: Fundación Federico Guillermo Bracht (edit.).
- López de Pedrique, Luisa. 1978. *Magia y medicina en Lagunillas*. Mérida: Junta pro-documentos de Lagunillas.
- López García, Julián. 2000. "Valores culinarios e ideología social entre los mayaschortís de Guatemala". En: Manuel Gutiérrez Estévez (ed.), *Sustentos, aflicciones y postrimerías de los indios de América*. Madrid: Casa de América.
- López, Isaac. 2000. "El nacimiento de un ángel". En: *Pueblo Nuevo en la memoria de los siglos*. Coro: Instituto de Cultura del Estado Falcón (en prensa).
- Pollak-Eltz, Angelina y Cecilia Istúriz. 1990. Folklore y cultura en la Península de Paria (Sucre), Venezuela. Caracas: Academia Nacional de la Historia.
- Renaud, Richard. 1997. *Diccionario de hispanoamericanismos no recogidos por la Real Academia*. Madrid: Ediciones Cátedra.
- Rojas, Belkis. 1998. "La conceptualización del cuerpo entre los campesinos de Mucuchíes". En: Lino Meneses, Jacqueline Clarac y Gladys Gordones

- (eds.), *Hacia la antropología del siglo XXI, T.I.* Mérida: Museo Arqueológico, CIET, ULA.
- \_\_\_\_\_\_. 2000. La madre no es una sola. Consideraciones etnográficas acerca de la matriz y/o la madre en poblaciones andinas merideñas. *Tierra Firme* (*Revista de Historia y Ciencias Sociales*). XVIII.
- Wilbert, Johannes. 1983. "Los añu (paraujano)". En: *Los aborígenes de Venezuela, V. II*, Nº 29. Caracas: Fundación La Salle.