# **ANTROPOLOGÍAS HECHAS EN VENEZUELA**

Annel Mejías Guiza y Carmen Teresa García (Editoras)

Томо II





Asociación Latinoamericana de Antropología Red de Antropologías del Sur Annel Mejías Guiza y Carmen Teresa García

Antropologías hechas en Venezuela / Annel Mejías Guiza y Carmen Teresa García (Editoras);

Antropologías bechas en Venezuela. Tomo 2/ Quintero, Rodolfo, Brito Figueroa, Federico, Coronil, Fernando... [et al.]; editado por Carmen Teresa García y Annel Mejías Guiza. Mérida: Asociación Latinoamericana de Antropología, Red de Antropologías del Sur.

- 1. LA CULTURA DEL PETRÓLEO COMO CULTURA DE CONQUISTA. 2. ANTROPOLOGÍA POLITICA.
- 3. RELIGIOSIDADES, IDENTIDADES Y SISTEMAS MÉDICOS. 4. ANTROPOLOGÍA DEL PARENTESCO.
- 5. ANTROPOLOGÍA SOBRE LAS COMUNIDADES NEGRAS. 6. ANTROPOLOGÍA DE LA MÚSICA. 7. ANTROPOLOGÍA SEMIÓTICA. 8. ANTROPOLOGÍA DE LA ALIMENTACIÓN. 9. ANTROPOLOGÍA DE LOS

7. ANTROPOLOGIA SEMIOTICA. 8. ANTROPOLOGIA DE LA ALIMENTACION. 9. ANTROPOLOGIA DE LO DESASTRES.

1ra. Edición en español. Asociación Latinoamericana de Antropología / Red de Antropologías del Sur. 2021

759p.; tablas.; gráficos; mapas.

HECHO EL DEPÓSITO DE LEY: Depósito Legal: ME2020000196 ISBN: 978-980-18-1453-5

Libro de distribución gratuita con fines pedagógicos y educativos. Hecho en Venezuela

- O Asociación Latinoamericana de Antropología, 2021
- O Annel Mejías Guiza y Carmen Teresa García (Compiladoras), 2021

1era Edición, 2021

- O Asociación Latinoamericana de Antropología
- © Red de Antropologías del Sur

Diseño de la Serie: Editorial Universidad del Cauca

Fotografía de portada: Domingo Briceño. La Reina, Yaracuy, Venezuela.

Diagramación: José Gregorio Vásquez C.

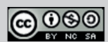
Editor general de la Colección: Eduardo Restrepo

El libro *Antropologías hechas en Venezuela. Tomo 1* por Asociación Latinoamericana de Antropología, Red de Antropologías del Sur se distribuye bajo una

Licencia Creative Commons Atribución-NoComercial-CompartirIgual 4.0 Internacional.

Basada en una obra en <a href="https://www.asociacionlatinoamericanadeantropologia.net/">https://www.asociacionlatinoamericanadeantropologia.net/</a>.

Permisos más allá del alcance de esta licencia pueden estar disponibles en <a href="https://www.asociacionlatinoamericanadeantropologia.net/">https://www.asociacionlatinoamericanadeantropologia.net/</a>.



Copy Left: los contenidos de este libro pueden ser reproducidos en todo o en parte, siempre y cuando se cite la fuente y se haga con fines académicos y no comerciales.

## Contenido

| Agradecimientos                                                                                                                                    | 13  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| La cultura del petróleo como cultura de conquista                                                                                                  |     |
| La cultura del petróleo: ensayo sobre estilos de vida<br>de grupos sociales de Venezuela<br>Rodolfo Quintero                                       | 17  |
| Latifundio venezolano en las primeras décadas del siglo XX<br>Federico Brito Figueroa                                                              | 57  |
| Los dos cuerpos de la nación<br>Fernando Coronil                                                                                                   | 77  |
| Indígenas y empresa petrolera a principios del siglo XX:<br>origen de una disputa<br>Johnny Alarcón                                                | 129 |
| Cabimas. Narrativas sociales de una marginalidad confusa:<br>clamor y resistencia de un municipio petrolero de Venezuela<br>Oleski Miranda Navarro | 147 |
| Contribución de estudiosos/as venezolanos/as al pensamiento antropológico de la vivienda urbana Francisco Hernández                                | 159 |
| Recorridos por lo urbano. Anotaciones sobre una experiencia investigativa: ciudad, territorios populares y espacio público Teresa Ontiveros        | 173 |

## Antropología política

| Lenguaje y discurso. Cómo reconciliar las identidades políticas<br>y culturales en América Latina<br>Nelson Acosta Espinoza                                  | 195 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Fiestas de Estado y regímenes políticos en Venezuela<br>o la fiesta de Estado como instrumento político<br>Alexánder Mansutti y Erik Lares                   | 211 |
| Desaparecidos: el rescate de los asesinatos políticos de los años sesenta en Venezuela (Notas de arqueología forense) Pedro Pablo Linárez e Irakara Castillo | 225 |
| El satanismo en Mérida<br>Oswaldo Jiménez                                                                                                                    | 259 |
| Afrodescendientes de la costa central venezolana: aproximación<br>a la etnografía política del clientelismo<br>Yara Altez                                    | 291 |
| Nuevos ensamblajes político-territoriales: los consejos comunales indígenas ayamán en Moroturo, estado Lara Krisna Ruette-Orihuela                           | 311 |
| Religiosidades, identidades y sistemas médicos                                                                                                               |     |
| Las religiones paganas del Caribe<br>Michaelle Ascencio                                                                                                      | 335 |
| Perspectiva histórica del mito y culto a María Lionza<br>Deisy Barreto                                                                                       | 347 |
| Cuerpos tiernos y abiertos: embarazo y parto entre las mujeres campesinas de Mucuchíes Belkis Rojas                                                          | 369 |
| Fiesta, simbolización del espacio y construcción de identidades en la ciudad de Maracaibo: la Fiesta de la Purísima del Barrio Negro Primero Carlos Valbuena | 383 |

| El culto a Hugo Chávez en Venezuela:<br>¿santo, ser vergatario o muerto poderoso?<br>Luis Alonso Hernández                              | 401 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Antropología del parentesco                                                                                                             |     |
| El cartodiagrama de parentesco: una herramienta de investigación para la integración del conocimiento antropológico  JACQUELINE VÍLCHEZ | 421 |
| Parentesco y clase/color en Venezuela en Iberoamérica: teoría y método<br>Rafael López-Sanz                                             | 441 |
| Matrisocialidad y la problemática estructural de la familia venezolana Samuel Hurtado                                                   | 449 |
| Antropología sobre las comunidades negras                                                                                               |     |
| Comunidades afrovenezolanas del sur del Lago de Maracaibo<br>Jacqueline Clarac de Briceño                                               | 467 |
| Así nació San Benito<br>Michaelle Ascencio                                                                                              | 487 |
| Música y veneración de antepasados en el ritual del Chimbángueles<br>Ernesto Mora Queipo, Jean González Queipo y Dianora de Mora        | 509 |
| Mecanismos de inserción sociopolítica en Curiepe,<br>Estado Miranda, Venezuela<br>Meyby Ugueto-Ponce                                    | 537 |
| Antropología de la música                                                                                                               |     |
| Etnomusicología en Venezuela: desarrollo histórico y retos emergentes<br>Katrin Lengwinat                                               | 557 |
| Las posadas del Niño Jesús como estrategia de evangelización<br>Rosa Iraima Sulbarán                                                    | 575 |

| El cantador elorzano y la música llanera<br>Carlos Camacho Acosta                                                                          | 593 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| El joropo llanero en Venezuela. Tradición teórica<br>y desafío metodológico: de los orígenes a las formas<br>Manuel Díaz                   | 617 |
| Antropología semiótica                                                                                                                     |     |
| Eventos y actantes en un relato guajiro<br>Lourdes Molero de Cabezas                                                                       | 637 |
| Antropo-semiótica del cambio ritual: de los viejos a los nuevos ritos<br>José E. Finol                                                     | 657 |
| Antropología de la alimentación                                                                                                            |     |
| Alteridades alimentarias. Dietas indígenas y españolas al comienzo de la conquista de Tierra Firme: rechazos y aceptaciones EMANUEL AMODIO | 679 |
| El gusto por la dulzura: el consumo de azúcar y papelón<br>en Venezuela durante las épocas colonial y republicana<br>Luis Molina           | 717 |
| Antropología de los desastres                                                                                                              |     |
| La perspectiva histórica en la antropología de los desastres:<br>el caso de América Latina<br>ROGELIO ALTEZ                                | 737 |

# Música y veneración de antepasados en el ritual del chimbángueles: una historia de la espiritualidad afroavenezolana<sup>1</sup>

Ernesto Mora Queipo<sup>2</sup>, Jean González Queipo<sup>3</sup> y Dianora Richard de Mora<sup>4</sup>

Original tomado de: Mora Queipo, Ernesto, Jean González Queipo y Dianora Josefina Richard. 2014. "Música y Veneración de Antepasados en el Ritual del Chimbángueles". En: Diego Buffa y María José Becerra (comps.), Sistema productivo, Estructura dominante, Territorialidad y Resistencias sociales en el escenario sudamericano, pp. 89-112. Argentina: Red FORSA, Programa de Estudios Africanos del Centro de Estudios Avanzados de la Universidad Nacional de Córdoba, Secretaría de Ciencia y Tecnología, Secretaría de Políticas Universitarias del Ministerio de Educación en Argentina. La reedición ampliada de este artículo es un producto del proyecto de investigación VIP-2019-006, adscrito a la línea de investigación "Políticas de la cultura, creatividad y gestión de las artes", de la Universidad de las Artes (Ecuador).

<sup>2</sup> Ernesto Mora Queipo (Maracaibo, Zulia) es licenciado en Música, mención Educación, de la Universidad Católica Cecilio Acosta (UNICA), magíster scientiarum en Antropología Social y Cultural, de la Universidad del Zulia (LUZ) y doctor en Ciencias Humanas por LUZ. Premio Ciencias de LUZ (2001), mención honorífica del Concurso de Musicología *Alberto Calzavara* (2007), referente de la cultura nacional venezolana en el área de la música (2013), compositor de: "Majestuoso Mural", "Cabimas", "Las 4Rs", "Tu Piel de Noche sin Luna", todas ellas obras musicales ganadoras de premios. Actualmente se desempeña como docente e investigador en la Universidad de las Artes (Ecuador).

Jean Carlos González Queipo (Maracaibo, Zulia) es licenciado en Música y en Educación, mención Música, por la Universidad Católica Cecilio Acosta (UNICA), magíster en Composición Musical por la Universidad Simón Bolívar (USB). Compositor de: "El Hombre" (poema sinfónico), "Barroco, Fandango y Joropo" (suite sinfónica), "Onírico Yuckpa" (sinfonía), "Joropos" (poema sinfónico), "Regresaré" (balada pop), "Indígena" (obra para flauta transversa y percusión). Ha sido premiado con la mención honorífica del Concurso de Musicología *Alberto Calzavara* (2007), y la Mención Honorífica del Concurso de Composición. Tuvo el renglón: Obra de Música de Cámara "Juan José Landaeta" (2008), por la obra "Indígena". Investigador invitado en la Universidad de las Artes (Ecuador).

Dianora Richard de Mora (Cabimas, Zulia) es licenciada en Educación Industrial Área Mecánica por la Universidad del Zulia (LUZ), magíster en Planificación y Gerencia de Ciencia y Tecnología por LUZ). Ha sido premiada con la mención honorífica del Concurso de Musicología Alberto Calzavara (2007). Vocalista (contralto) de la agrupación musical Ensamble CES y presidenta de la Fundación Centro de Estudios Socioculturales (CES), además de vicepresidenta de la Fundación Taller de Música, Artes y Ciencias Humanas Integradas (TAMACHI).

#### Huellas de ancestros africanos en el ritual del chimbángueles

I origen de la palabra *chimbángueles*, que da nombre a la batería de tambores con que se ejecuta la música de la fiesta de San Benito, es un tema sobre el cual aún no existe consenso. Atendiendo a los estudios de Lidia Cabrera sobre el folklore de los negros en Cuba, podría provenir de la palabra *Bángala*: "- [...] fiesta profana de los congos, no se cae en trance como en la fiesta lucumí - puede producirse espontáneamente, sorprendiendo al Santo a que le place, en cualquier momento y en cualquier parte [...]" (Cabrera 1954: 32).

Siguiendo las investigaciones de Gonzalo Aguirre Beltrán, se podría hipotetizar su origen en las palabras *Matamba*, *Imbángala* y *Malemba*, nombres de tres reinos africanos de los cuales algunos individuos fueron extraídos y llevados a Nueva España. "Estos pueblos que Verhulpen hace venir del actual Congo Belga, invadieron el reino de Angola en el siglo VI, fundando en el territorio señalado tres reinos famosos: el de Matamba, al Norte; el de Imbángala, al Centro, y el de Malemba al Sur [...]" (Aguirre 1940: 143).

En su glosario de africanismos, Fernando Ortiz incluye la palabra *Quimbámba* y, al hacer referencia a su origen, señala su desacuerdo con quienes lo encuentran en la palabra "bámbara"; en lugar de ello postula su origen en la palabra "Kimbángala", nombre de una región congolesa. "Pichardo, creemos que cae en un error al referirse a Bámbara. Preferimos opinar que procede del vocablo de los negros de Zogola y Congo, muy numerosos en Cuba, de la región conga Kimbángala, muy lejos de la costa, en el camino de las caravanas de marfil [...]" (Ortiz en Acosta Saignes 1957: 102).

Para Roger Bastide, deriva de la palabra bantú *Chimbanqueli*. "Los bailes en Venezuela son también de origen bantú y han subsistido acogiéndose al culto de un santo negro, San Benito el Moro, en honor de quien se suelen bailar; el más conocido de estos bailes es el chimbangueleros que recibe su nombre del tambor chimbanqueli [...]" (Bastide 1969: 163). Arthur Ramos señala las palabras *Cansangues, bángalas o imbámgalas* para indicar las procedencias de negros de Angola. "[...] procedencia de negros bantús: a) negros de Angola o ambundas, de los cuales se destacan en las tradiciones de nuestros africanos los cansangues, bángalas o imbángalas" (Ramos en Acosta Saignes 1957: 102).

Se conoce con el nombre de *Quimbangano* a la cofradía que tradicionalmente se ha encargado de organizar la fiesta de San Juan en las poblaciones de Lezarna y Altagracia de Orituco del estado Guárico, en la región central de Venezuela. Allí, melodías similares a los cantos de arreo y ordeño, propios de las faenas agrarias de los llaneros, son acompañadas con cumacos: tambores de procedencia

africana, de unos dos metros de largo, con una membrana clavada en un extremo del tronco ahuecado que sirve de cuerpo al tambor (Peñín y Guido 1998).

Chimbique es el nombre que, según Luis Arturo Domínguez, recibió la comparsa de negros *loangos* o *minas* que hasta 1890 celebró a San Benito con golpes de tambor en la ciudad de Coro. Los loangos fueron esclavos fugados de la isla holandesa de Curazao, que arribaban a las costas venezolanas en busca de su libertad. Para 1761 su población fue calculada en unas cuatrocientas personas. "Dentro de la danza del loango tambú se destaca la comparsa conocida con el nombre de chimbique, cuyos integrantes hombres y mujeres danzaban y cantaban en la ciudad de Coro durante los días 24 y 25 de diciembre, para celebrar la fiesta de San Benito de Palermo" (Domínguez 1988: 33).

Las fiestas de africanos y sus descendientes se designan en algunos documentos de la Caracas del siglo XVIII con la palabra *Quimbángueles*, por lo que podría avanzarse la hipótesis sobre la existencia de un tipo de fiesta de negros que, desarrollada en la capital venezolana solo hasta el siglo XVIII, continuó realizándose con características similares a lo largo de los siglos posteriores en las provincias del país, especialmente en los actuales estados occidentales: Zulia, Mérida, Trujillo y Táchira, ubicados entre el pie de monte andino y el Lago de Maracaibo, donde tiene hoy su mayor arraigo popular (Mora Queipo y González Queipo 2005a).

Las semejanzas y diferencias de estas palabras y sus significados, hacen pensar que se trata de variantes locales producidas por la evolución lingüística de un término básico o grupo de ellos, referidos a ciertos rituales africanos de profundo contenido espiritual, donde la música y la danza han ocupado un lugar central para la veneración a los antepasados, quienes tienen entre sus funciones la mediación entre la congregación de los creyentes y sus dioses.

En este sentido, José Enrique Finol remarca el carácter simbólico de los tambores del chimbángueles que, trascendiendo su condición de producto de la naturaleza u objeto creado por el ser humano, se convierte en un símbolo capaz de representar cuerpos de personajes sagrados que resuenan en el ritual.

So, drums are not only a product of nature, a thing, becoming cultural instruments, signs, they are also a special kind of sign called symbols, symbols of the world they once had. I use here the word "symbol" in the common sense use according to which symbols are signs that represent "abstract" meanings. In some places drums even become more than instruments, more than symbols: The drum known in Haiti as asòtò «is treated almost as an idol, being made from a "wood which has much blood"» (Hurbon 1995: 109). In Bahia, Brazil, where a widely practiced ritual known as candomblé, based in the Yoruba religious system,

women are forbidden to touch sacred drums (Pollak-Eltz 1977: 110). This is more relevant if we think that the unique mission of the chimbángele drums is to be used in San Benito's ritual... In fact, informants seem to perceive drums as part of nature since they describe them as part of their own body. And, in fact, this is the second semiotic definition of drums in San Benito's ritual: drums are bodies, and, in that sense, they are sex gendered. As bodies, bodies of nature, they become part of the human body which also has trunk, membranes, and they are too sex gendered. (Finol 2001: 83).

Esta concepción de los tambores como objetos/personajes sagrados al servicio de los antepasados y dioses que participan del ritual, da lugar a la asignación de nombres y género a cada uno de los siete tambores que conforman la familia del chimbángueles: una batería con cuatro tambores machos y tres tambores hembras. Los tambores machos llevan los nombres de: 1. Tambor mayor, 2. Tamborito (o medio golpe), 3. Cantante, 4. Respondón (o segundo). Los tres tambores hembras se llaman: 1. Primera requinta, 2. Segunda requinta, y 3. Media requinta. Por su protagonismo en el ritual, el nombre del "chimbángueles" es también el nombre de la celebración en su conjunto, y de la orquesta que tiene a su cargo la construcción del paisaje sonoro, ofrendado a los antepasados y a los dioses venerados en la fiesta de San Benito.

#### Los recursos sonoros del chimbángueles

En su acepción organológica, el chimbángueles es una orquesta formada fundamentalmente por una batería de siete tambores de madera con forma tubular, ligeramente cónica, de unos 80 centímetros de alto. La "boca" superior del tambor, cuyo diámetro varía entre unos 25 y 35 centímetros, está cubierta por un parche de cuero (de venado, chivo, toro, báquiro u otro animal); la boca inferior va descubierta. Este parche de cuero va atado a un aro calzado con cuñas en la parte inferior del tambor, permitiendo la afinación y clasificación de cada tambor en hembra o macho, según su tesitura.

Estas características organológicas permiten asignar género, nombrar y ejecutar cada tambor de manera específica en cada uno de los sones. Cada uno de los siete tambores ejecuta un esquema rítmico específico y particular en cada uno de los sones o toques. Aunque en años anteriores, el número de sones fue mayor, hoy se encuentran vigentes seis de ellos, que llevan por nombre ajé, cantica, chocho, chimbanguelero vaya, son gorongomo vaya (o san gorongome vaya), y misericordia; el primero de los cuales es monorrítmico, los demás son polirrítmicos. Todos los sones constituyen ejemplos de elaborados discursos musicales, llenos de complejidad rítmica, virtuosismo y exuberante sonoridad.

A esta orquesta suelen agregarse maracas de diferentes tamaños (ejecutada de a una por persona), una o más guaruras (concha de caracol marino), y una flauta, constituida por un tubo metálico con bisel y lengüeta simple, sin llaves ni agujeros laterales, que ejecuta un sonido base y sus armónicos naturales. Todos estos instrumentos dan lugar a un complejo sonoro de gran intensidad que puede ser escuchado desde varios kilómetros de distancia. Los nombres de cada uno de los tambores del chimbángueles y de los sones que se ejecutan, así como el resto de instrumentos que se agregan a su orquestación, suelen presentar algunas variantes locales en todo el occidente venezolano (Salazar 1990, Pollak-Eltz 1972, Olivares Figueroa 1946, García Gavidia 1991).

Los nombres de los sones del chimbángueles hacen parte de frases aforísticas que, entonadas por el *director de la banda*, marcan el ritmo y llaman a cada tambor por su nombre para que se incorpore con su respectivo esquema rítmico al discurso musical global.<sup>6</sup> Siguiendo las órdenes del *capitán de lengua*,<sup>7</sup> la música se desarrolla de principio a fin, a partir de un único núcleo: la frase o "cantica" (cantilación), entonada por el director de la banda como tema principal, y respondida por cada tambor con sus respectivas variaciones rítmicas, en forma de contratemas o respuestas. De esta manera se establece un extenso diálogo de preguntas y respuestas, reiteradas durante todo el discurso musical, que suele prolongarse durante todo el día y la noche.

Cada tambor, con un peso aproximado de quince kilogramos, adquiere la condición de portátil, gracias a un correaje que le sostiene y hace descansar sobre el hombro del ejecutante, quien le percute sobre el parche de cuero durante el recorrido realizado por las calles del pueblo o desde un pueblo a otro. Esta jornada suele ser realizada en doce o más horas, por tocadores que se relevan a lo largo del recorrido, el cual puede exceder los doce kilómetros.

La procesión, con banderas azules, la imagen de San Benito y el "Gobierno del Chimbángueles" (miembros de la cofradía), seguidos de la orquesta, los vecinos del pueblo y visitantes –algunos de los cuales viven en otras ciudades o países

Algunos musicólogos han señalado que el antecesor de esta flauta fue una caña hueca de bambú que se soplaba por la nariz (Aretz 1986). Efectivamente esta modalidad de flauta nasal aún se encuentra en algunos pueblos de la zona sur del Lago de Maracaibo y su ejecución fue constatada durante nuestro trabajo de campo, realizado en el pueblo de Palmarito en el año 2006.

<sup>6</sup> En el golpe de "Misericordia" se entonan frases como "¿Tengo o no tengo razón? ¡Misericordia, Señor! ¡Misericordia, Señor! ¡Misericordia, Señor! ...", y se va indicando la entrada a cada tambor.

<sup>7</sup> El capitán de lengua es también conocido como *el hablador del Santo*. "El capataz de la cofradía que organiza la fiesta es el hablador del santo o capitán de lenguas que anuncia las órdenes del jefe de la fraternidad encargada de la fiesta" (Pollak-Eltz 1972: 65).

y acuden al llamado para el reencuentro con su Santo, familiares y amigos—, conforman la mayor concentración de personas que tenga lugar en los pueblos y ciudades del sur del Lago de Maracaibo.

La música suena durante todo el recorrido. De hecho, la pausa en la ejecución de los tambores implica indefectiblemente la pausa inmediata en el desplazamiento de la romería. La música expresa un mensaje claramente perceptible y descifrable por todo el pueblo. Un código sonoro común a todos los miembros de la comunidad les convoca a unirse al chimbángueles, participar en su danza colectiva, unificados bajo los mismos movimientos corporales, sincronizados por un mismo ritmo musical. La conciencia del individuo/sujeto -atado a la cotidianidad de un tiempo cronometrado, que le aliena y encadena a responsabilidades, puesto de trabajo, roles, planificaciones laborales-, declina en favor de una conciencia colectiva, construida y reforzada culturalmente en el chimbángueles: un tiempo y espacio extraordinario, que convierte al individuo/sujeto en parte de un colectivo/liberado, que refuerza los lazos de solidaridad del grupo y permite el reconocimiento, integración y cohesión de cada uno de sus miembros en torno a sus símbolos identitarios y, a través de ello, a sus divinidades (Mora Queipo 2002). En este sentido, el chimbángueles es un ritual en el cual se descargan los temores y necesidades individuales, gracias a su vivificante música y al sensual movimiento de su danza, permitiendo la unificación social y el fortalecimiento de su conciencia colectiva. La definición que ofrece el investigador afrodescendiente Juan de Dios Martínez (Bobures, 1945 - Maracaibo, 2005), es muy ilustrativa de la función que ha tenido el chimbángueles desde la época colonial hasta nuestros días.

El chimbángueles es un agregado humano a través del cual los participantes canalizan su problemática por medio del disfrute de una vivencia, donde cada hombre pone en acción ese yo colectivo que nos da la condición universal del hombre. El chimbángueles es la totalidad, no es la orquesta, es una unidad que parte de la necesidad de hacer colectiva la voz de los esclavos, que grita por medio de la boca oculta de los tambores, función que cumple, no por esclavos sino por el emergente marginado de las zonas rurales o urbanas del occidente del país (Martínez 1994: 9-10).

#### Veneración de antepasados y dioses en el sincrético culto a San Benito

A lo largo de su proceso de negociaciones con la iglesia católica y la sociedad criolla en su conjunto, las comunidades afrodescendientes del sur del Lago de Maracaibo, han optado por incorporar la imagen de San Benito en el ritual del chimbángueles, convirtiéndola en una imagen sagrada en la cual verter y redefinir los significados y funciones de sus antiguas divinidades africanas (Mora Queipo

2005). En medio de este ambiente de sincretismos, negociaciones y reinvenciones, surge el nombre de Ajé, un antepasado africano que, tras su meritorio desempeño, ha alcanzado la divinización y recibe su veneración "enmascarado" tras la imagen de San Benito (Mora Queipo, Leal Jerez, González Queipo y Richard de Mora 2013).

Ajé es hijo de uno de los primeros reyes que se residenció en Abomey y una bella doncella, que después de ser violada por éste, se retiró a vivir con sus padres en una aldea del reino; cuando parió un niño, se lo envió al rev para que lo criara y lo educara. Ajé al hacerse hombre sale por el mundo en busca de su mamá, por dondequiera que pasó sembró amor, hermandad, bondad; porque sanaba enfermos, le daba de comer al hambriento, abrigaba a quienes tenían frío. Al morir, el pueblo lo hizo divinidad y se incorporó a la religión Fons de Dahomey. En el misterio de su ritual, toma el azul de las aguas como elemento purificador de su condición sacra y se deleita con el bamboleo de las olas que lo conducen por el mundo en busca de su madre. Al llegar las lluvias se le invocaba con un primer toque de tambores, para que calmara la sed que tenía la tierra y los cultivos de sus seguidores. Este paraba la búsqueda de su mamá y se iba a proteger los festejos que sus seguidores hacían en su honor, de octubre a enero; el séptimo día del nuevo año finalizaban las fiestas en honor a Ajé, quien continuaba la búsqueda de su mamá, pero al llegar de nuevo octubre, hasta enero volvía con sus seguidores, para emprender en enero de nuevo las búsqueda de su madre. El misterio finaliza cuando Ajé encuentra a su progenitora. (Martínez 1985: 83).

La fiesta de San Benito contempla la realización de los "chimbángueles de obligación", que se consideran como invocaciones previas a la celebración del Santo.<sup>8</sup> Las tres primeras fechas son ocasión para los llamados "ensayos": el primer sábado de octubre, el 31 de octubre (víspera del día de Todos los Santos), y el 7 de diciembre (víspera de la Purísima). Estas tres fechas preparan el día en el cual el Santo sale de la iglesia, se encuentra con los creyentes y realiza con ellos recorridos que incluyen las calles del pueblo y otros pueblos y ciudades de la cuenca del Lago de Maracaibo: el 27 de diciembre.<sup>9</sup>

<sup>8</sup> Para Juan de Dios Martínez, estos ensayos son los llamados para traer a San Benito, quien anda por el mundo buscando a su madre (1985). A los ensayos pueden incorporarse imágenes del santo que son propiedad de los vecinos de la localidad, pero la imagen grande que está en la iglesia no saldrá hasta el 27 de diciembre, fecha en la cual se realiza el encuentro del santo y los creyentes.

<sup>9</sup> Es de hacer notar que la fecha en la cual estas comunidades realizan su celebración a San Benito no es la que indica la iglesia católica (4 de abril). La realizan desde el mes de octubre hasta enero, haciéndola coincidir con la llegada de las lluvias, la siembra y la cosecha. De esta manera, la fiesta del chimbángueles delimita un tiempo sagrado, en el cual la comunidad realiza sus más importantes rituales de gratitud y retribución a la tierra,

El primero de enero, la imagen del Santo del pueblo de Bobures (capital del municipio) recibe la visita de otros santos de la zona, con sus respectivos tambores y vasallos. Estos van siendo introducidos a la iglesia con el golpe de Ajé y oyen juntos la misa. El número de santos que acuden a Bobures en esta fecha es variable, y suele estar en el orden de siete o más santos, con sus grupos de vasallos, quienes representan sus respectivos pueblos.

En este contexto ritual adquiere particular importancia el "capitán de lengua", quien con el ensalme y conjuro de palabras sagradas establece una comunicación directa con el Santo. Para Andrés Avelino Chourio (miembro del vasallo):

el Capitán de Lengua es un cantor; el oficiante de la parte mágica del ritual [...] Debe tener fuerza para ensalmar las palabras con que honra al Santo, conocer del manejo de las hierbas y saber controlar a los seres que viven con nosotros y fueron de nosotros, pero que viven en nuestro ambiente sin que los veamos, pero influyen en nuestras vidas y siempre están cuando se realiza un chimbángueles, tomando fuerza de la energía mágica que brota cuando se le canta la lengua al Santo. (en Martínez 1990:18).

En sus funciones rituales, el capitán de lengua pronuncia algunas palabras o frases (cantos, gozos o "inúas") de presumible procedencia africana. Tal es el caso de:

Bari, Baribinga, Bari, Bariqué Ea, ea, Chocho Ea, Chocho bé,

A lo cual los vasallos responden:

Ea, Chocho bé ea, Chocho. Ea, Chocho bé ea. Chocho.

Antes de ejecutar el "golpe de chocho", el capitán de lengua suele entonar frases como:

a sus antepasados y divinidades, quienes cuidan y propician año tras año la prosperidad de todos sus descendientes (Mora Queipo, Leal Jerez, González Queipo y Richard de Mora 2013).

Obelecé, Obelecé Agua pa' los gallos que se mueren de sed...

A esta invocación, los vasallos responden:

```
Ea, Chocho bé,
ea, Chocho.
Ea, Chocho bé,
ea, Chocho
```

En la memoria colectiva de estas comunidades, persiste la vinculación de algunos cantos y golpes del chimbángueles con dioses africanos tales como Ajé, Chimbagallé, Chocho bé, Obi,... entre otros. Así, cada golpe de tambor refiere e identifica a una divinidad en particular. Es este el caso cuando los tambores son percutidos al ritmo de:

```
Obi, obi,
obi, belé sé.
Obi. obilaná.
```

Según Juan de Dios Martínez (1985), "Obi" era un Dios más alto que un cocotero (*Cocos nucifera*), "belé" quiere decir vení, "se" significa a mí. De lo que tendríamos que, con el golpe de chocho, se estaría invocando a Obí, redefinido en América y vinculado a la imagen de San Benito. Es bueno recordar que frente al proceso de cristianización ha existido siempre un proceso de resistencia cultural, que actualmente se manifiesta en la "re-africanización" de palabras, comidas, prácticas sociales y, por supuesto, las divinidades.

A través del tiempo, las invocaciones a dioses africanos han sufrido el impacto de la cristianización y viceversa. Olimpíades Pulgar (1903-1987), quien fuera monaguillo en la iglesia de Gibraltar y capitán de lengua del chimbángueles en Bobures por más de cincuenta años, hacía uso del "latín" para realizar sus invocaciones en el chimbángueles. Era común escucharle expresiones como esta:

Amatorum, milatiste, Maestrum, bitur eme persecución bitiruma

<sup>10</sup> Ver al final del texto las partituras con las cantilaciones del capitán de lengua y la orquestación del chimbángueles, correspondientes a los golpes de Ajé, Misericordia y Chocho.

La novena que la iglesia católica asignó a San Benito ha ganado espacio en el ritual del chimbángueles. Además, los gozos o "inúas" impregnados de "palabras extrañas", que revistieron en su momento códigos cerrados, a través de los cuales el grupo esclavo resguardó su seguridad y saberes, tienden a ser redefinidos para adaptarse a la nueva realidad y necesidad de negociación con la iglesia y la sociedad criolla (Mora Queipo 2001a). Sin embargo, el carácter hermético de estos códigos no ha desaparecido. Las novenas y los cantos introductorios de cada golpe de chimbángueles revisten insondables misterios. Si bien el empleo del latín da al capitán de lengua reconocimiento público y prestigio, este también hace uso del español con palabras truncadas, para hacer más misteriosa su interpretación, que va desde el canto propiamente dicho hasta la cantilación y el recitado.

El Santo debe ser invocado en el lugar donde realizará su parada, antes que la imagen de San Benito llegue a realizar su visita. Si la batería de tambores deja de tocar, a consecuencia del cansancio de los músicos, el Santo detiene inmediatamente su recorrido y no lo reanuda hasta que el director de la banda no entona los cantos introductorios del golpe correspondiente. Estos cantos introductorios incluyen expresiones como "Obele Sé", y su rítmica debe ser reproducida por todos los tambores con sus respectivas variantes, antes que la imagen del Santo reanude su marcha.

Al llegar a algún lugar especial (casa de quien que paga promesa, casa de alguna autoridad del chimbángueles, casa parroquial, oratorios, cruces en el camino, entre otros), el Santo se inclina en una especie de reverencia, retrocede y vuelve a repetir su movimiento, luego de lo cual continúa su recorrido. Los movimientos deben ser precisos, por ello los cargadores del Santo "deben desarrollar habilidades y destrezas en el manejo del mesón o parihuela donde es transportado, para coordinar los movimientos básicos y lograr que el Santo baile al compás de los tambores" (Martínez 1988: 29). De esa manera, con movimientos precisos y sincronizados con los de sus devotos, realiza sus visitas el Santo que, a decir del pueblo, "siempre atiende las invocaciones y cumple con las peticiones de su pueblo".

#### El gobierno del chimbángueles

Más allá de las experiencias de integración social y de su función como espacio para el acercamiento de los africanos y sus descendientes a sus antepasados y divinidades, el chimbángueles ha representado un insoslayable instrumento de lucha social para las poblaciones afrovenezolanas. Ya en 1839, el gobernador de la Provincia de Maracaibo, Juan José Romero, reseña la importancia de erradicar el "chimbangueles", al cual define como un "son de cierto baile poco decente", que atrae a reunión a los morenos del Cantón de Gibraltar, en el sur del Lago

de Maracaibo. La urgencia de impedir la realización de este ritual derivaba de la capacidad de decisión que habían alcanzado sus oficiantes, quienes no solo se constituyeron en "gobierno del chimbángueles" sino de todo el pueblo, desconociendo incluso a las autoridades constitucionales de la recién creada República de Venezuela (1830).

Actualmente, la organización y realización del chimbángueles está a cargo de un grupo de personas que constituyen "El Gobierno del Chimbángueles". Si bien su estructura y los nombres de los cargos remiten a la época colonial, no fue sino el 18 de septiembre de 1988 cuando se reunieron los mayordomos y capitanes de las cofradías de chimbángueles de todos los pueblos afrodescendientes de la región, para reglamentar todo lo concerniente a los cargos y atribuciones de cada miembro de las cofradías. En esta asamblea quedó establecida una estructura de gobierno que contempla desde un mayordomo hasta un flautero (Mora Queipo y González Queipo 2005b).

La estructura allí establecida para el *Gobierno del Chimbángueles* es la siguiente: Mayordomo, Primer Capitán del Vasallo, Segundo Capitán del Vasallo, Primer Capitán de Lengua, Segundo Capitán de Plaza, Capitán Director de Brigada, cuatro Mandaderos, Director de Brigada, Segundo Director de Banda, Tamboreros (Primer y Segundo Tambor Mayor, Primer y Segundo Medio Golpe, Primer y Segundo Cantante, Primer y Segundo Respondón, Primer y Segundo Requinta, Primera y Segunda Media Requinta, Primera y Segunda Requinta), Abanderado, Segundo Abanderado, Jefe de Cargadores, ocho Primeros Cargadores del Santo, Primer Maraquero y Primer Flautero (Martínez 1990).

Cada miembro del *gobierno* tiene responsabilidades y atribuciones específicas, y el conjunto de ellos tiene a su cargo el control del poder y la autoridad en el pueblo, mientras se realiza la fiesta del chimbángueles. El cuerpo policial, por ejemplo, permanece acuartelado mientras dura la celebración. Cada año los "Vasallos del Santo" eligen de su seno las personas que tendrán a su cargo la organización y realización de la fiesta. Tal responsabilidad y los preparativos que ello involucra son cuidadosamente atendidos, especialmente lo concerniente a los ensayos de la música y la danza.

En los pueblos del sur del Lago de Maracaibo está claramente previsto el procedimiento para hacer del conocimiento de las autoridades policiales y eclesiásticas locales, los nombres de las personas a las cuales se realizará el "traspaso de poder" durante la celebración. Así lo expresó Olimpíades Pulgar: "[...] el mayordomo hace su nombramiento y manda a reunir el ensayo, y el vasallo pide al que le guste de capitán y así... se le pasa la lista al cura y las firmas, de ahí se pasa la lista a la Gobernación con nombres y apellidos de todo el que sea del ensayo" (en Ascencio 1976: 43)

El gobierno del chimbángueles constituye para las comunidades negras del sur del Lago una estructura que hace posible el ascenso social de sus miembros desde temprana edad. De hecho, niños con edades entre 8 y 12 años, forman la banda de "chimbanguelitos", una escuela a cargo de los capitanes del vasallo. Allí tiene lugar un minucioso proceso de enculturación en el cual se transmiten saberes, visiones del mundo, pautas morales, principios espirituales, y los compromisos individuales y colectivos del vasallo con la comunidad..., todo lo cual le prepara para ingresar a la banda de los adultos. Olimpíades Pulgar describía este proceso de la siguiente manera:

Yo la edad la voy escogiendo desde los ocho años hasta los doce... con eso formo mi banda de chimbanguelitos, les voy dando clase hasta que ya aprenden bien, entonces los paso pa' la banda de los hombres, pa' la banda de los viejos, [...] después se les enseña el modo de llegar a ser Capitán, de llegar a ser Mayordomo. (en Ascencio 1976: 41).

Es importante destacar que la comunidad del sur del Lago de Maracaibo, poblada en su gran mayoría por afrodescendientes, constituye una región económicamente marginada, con poco acceso a la formación académica, y en la cual el ascenso socioeconómico es casi imposible. Muchos miembros del *Gobierno del Chimbángueles* no tienen trabajo fijo, algunos sobreviven del cultivo en pequeños conucos, la pesca artesanal, la construcción de instrumentos musicales de la banda del chimbángueles u otro trabajo eventual.

No obstante, durante la celebración del chimbángueles la realidad es otra. El hombre marginado de siempre toma su lugar en el Gobierno del Santo, accede al poder y se convierte en una autoridad del pueblo. El control de la imagen de San Benito pasa de la iglesia a manos del Gobierno del Chimbángueles, quienes deciden todo lo concerniente a la celebración: el recorrido y las casas donde se detendrá o entrará la imagen, la retención o la liberación de quienes no tengan buen comportamiento durante la fiesta, entre otros.

Este "traspaso de poder" suscitado en la actualidad durante la celebración del chimbángueles, no es el resultado de una concesión gratuita, ni de negociaciones donde las contradicciones se hayan resuelto con límites y atribuciones claramente definidos.<sup>11</sup> Como veremos en las próximas líneas, es el resultado de un intenso

<sup>11</sup> Como podría deducirse de la apreciación de algunos investigadores. "En Gibraltar y Bobures (Zulia) los esclavos tenían permiso de sus amos para dejar la hacienda durante 24 horas para asumir el poder en los pueblos. Les fue permitido liberar a sus amigos de la cárcel y multar a las personas que los trataban mal. Todavía hoy en día los bailadores visitan la cárcel del pueblo con la estatua del santo para liberar a sus amigos que se encuentran ahí por ofensas menores" (Pollak-Eltz 1972: 64).

proceso de resistencia, lucha, supervivencia o muerte, que se ha mantenido desde la colonia hasta nuestros días.

En la ciudad petrolera de Cabimas, ubicada en la Costa Oriental del Lago de Maracaibo y caracterizada por su diversidad y pluralidad cultural y étnica -según el diario Panorama de fecha 28 de diciembre de 2000-, se reunieron 60.000 personas para celebrar el chimbángueles del día anterior. Si bien la presencia del chimbángueles en esta región es producto de las migraciones y el contacto cultural con las poblaciones afrodescendientes del sur del Lago, la dinámica de realización es muy diferente. No existe un "gobierno del chimbángueles" como en los pueblos afrodescendientes del sur del Lago. El obispo de la iglesia entrega al pueblo la imagen de San Benito para que realice su recorrido y encuentro con los devotos, pero tanto la entrega de la imagen como la totalidad del recorrido y devolución del santo a la iglesia es realizado en medio de la anarquía y fuertes tensiones, por lo que se hace necesaria la participación de la policía municipal, estatal y del ejército nacional, para controlar los conflictos y la lucha por el control del Santo. "El desarrollo de la fiesta de San Benito es la simbolización de una realidad existente llena de tensiones y, al mismo tiempo, en ella se da la creación de una tensión real que puede o no terminar en violencia" (García Gavidia 1991: 194). La imagen del santo recibe oraciones, plegarias y promesas en medio de una lluvia de licor que le acompaña durante todo el recorrido. Con frecuencia, la imagen del santo sufre destrozos durante el recorrido y algunas veces termina en el retén policial, junto a algunos entusiastas sambeniteros. Rastrear las huellas de estas tensiones sociales nos lleva a la realidad esclavista que le dio forma al chimbángueles durante los siglos XVII y XVIII, y a las luchas independentistas que propiciaron su violenta irrupción en el plano de las confrontaciones interétnicas durante el siglo XIX.

#### Gibraltar: el escenario y sus personajes a través del tiempo

El pueblo de Gibraltar se ubica al sur del Lago de Maracaibo y fue fundado a seis leguas de la desembocadura del río Pamplona (río Catatumbo) por el capitán Gonzalo de Piña Ludeña, como encargo del cabildo de la ciudad de Mérida de los Caballeros, dependiente de la Jurisdicción del Reino de Nueva Granada, en febrero de 1592, lo que constituía una intromisión del cabildo en jurisdicción de la ciudad de Nueva Zamora de la Laguna de Maracaibo. Fue destruido por los indios quiriquires en el año 1600, atacado y saqueado por piratas, entre ellos Francisco Lanois y Henry Morgan, durante los siglos XVII y XVIII, por lo cual fue despoblado y debió ser reconstruido e incluso fundado por segunda vez por Juan Chararreta. En medio de problemas jurisdiccionales entre Nueva Granada y la Provincia de Venezuela, y los ataques de indios y piratas, se procedió a explorar, tomar posesión y poblar Gibraltar y sus alrededores, en la cuenca sur

del Lago de Maracaibo. Las fértiles tierras y la fuerza del trabajo esclavo traída desde África permitió superar aquellas dificultades y, ya "en 1761, Basilio Vicente Oviedo, señala que este puerto tenía mucho comercio y bastante vecindario" (Vila 1978: 152).

Durante el siglo XVII y hasta principios del XIX, Gibraltar constituyó un importante emporio desde cuyo puerto se embarcaba el cacao producido en su jurisdicción y el tabaco que, con una transportación anual de 1.400 cargas, era cultivado en Barinas, ubicada al otro lado de la cadena montañosa de los andes. En 1647, Jacinto de Carvajal se refiere al puerto de Gibraltar como el lugar de salida de los productos que a través de los páramos de la cordillera andina llegaban desde Barinas. Así mismo señala el sometimiento de este puerto a riesgos de incendio y de ataques enemigos, a los que se sumaban "[...] enfermedades varias y en particular... calenturas y ardentísimas fiebres [...]" (Carvajal en Vila 1978: 152).

A principios del siglo XIX, la comercialización del tabaco y otros rubros, ya obstaculizada por la escarpada geografía andina que media entre Barinas y Gibraltar, se vio agravada por las crecidas del río Chama, por lo que se buscaron vías alternas de comunicación. Entre los intentos realizados se cuentan los trabajos para hacer navegable el río Motatán y la reapertura de un antiguo camino entre Mérida y Maracaibo. La dificultad para el comercio entre estas dos ciudades puede apreciarse si consideramos que la reapertura de este camino, en el mejor de los casos, habría logrado reducir el viaje a cuatro jornadas.

Paralelo a su auge comercial, Gibraltar se desarrolló como un importante enclave esclavista cuya población, predominantemente negra, hizo de sus fértiles tierras las haciendas con mayor dotación de brazos para la agricultura. Es importante destacar que para el duro trabajo en las haciendas de Gibraltar fueron destinados muy especialmente esclavos negros sin instrucción cristiana. El 18 de noviembre de 1656, la Real Audiencia de Santa Fe dispuso que las más rudas faenas de trabajo de las haciendas de Gibraltar y Barinas fueran realizadas por negros a quienes, por carecer de adoctrinamiento cristiano, podía serles excesivo el trabajo.

[...] y ha propuesto su merced que las haciendas de campo de las ciudades de Barinas y Gibraltar se beneficien con negros, *a quienes falta doctrina y puede ser excesivo el trabajo* [...] Y en cuanto a la falta de doctrina de dichos negros y que tengan el pasto espiritual para que sean doctrinados e industrializados en nuestra Santa Fe Católica, que dicho señor Oidor Don Diego de Baños y Sotomayor provea todo lo que convenga, guardando la forma que dan las Reales Cédulas que hablan en esta razón y lo dispuesto por derecho canónico y en lo tocante al tratamiento de dichos negros económicamente y no por forma judicial

y así lo proveyeron, mandaron y señalaron [...] (en Troconis 1969: 197; énfasis agregado)..

La adopción del cristianismo resultaba para los esclavos un asunto de vital importancia, pues se hacía acompañar por ciertos "privilegios" (Mora Queipo 1999, 2007). Sin embargo, un siglo después del encargo de industrialización y adoctrinamiento en la Fe Católica, encomendado al Señor Oidor Diego de Baños y Sotomayor, el suministro del "pasto espiritual" a los esclavos sigue siendo precario. El 27 de febrero de 1774, el Obispo Mariano Martí se embarcó en la ciudad de Maracaibo con destino al Valle de San Pedro (en el cantón de Gibraltar), arribando el 2 de marzo a sus costas en la cuenca sur del Lago, donde se ubicaba la única iglesia de ese curato. El Obispo no duda en calificar la iglesia como "indecentísima" y señala además la ausencia de pila bautismal (recurso básico para que los esclavos accedieran a la condición de cristianos y sus correspondientes beneficios). No obstante, en el inventario de aquella iglesia "indecentísima" y carente de pila bautismal, el Obispo reseñó la existencia, entre otros, de una imagen de San Benito.

Primeramente dicha iglesia, cuya fabrica material es toda de cañas a pique o encarnada con horcones a trechos y cubierta de varas redondas y palma en forma toda de un carner e indecentísima [...] no habiendo en ella pieza destinada para el bautisterio ni sacristía y solo a un lado un colgadero pajizo en que se guarda algún maderaje [...] este altar (mayor, tiene) un Cristo de bulto [...] la imagen de San Pedro de bulto, titular de dicha iglesia [...] un San Benito de bulto con su diadema de plata. (Martí en Gutiérrez 1969: 70).

La antigua ciudad de Gibraltar dio nombre al cantón que, para el siglo XIX, comprendía, además de su propia parroquia, a las de San Pedro, Bobures, la Ceiba y la Ceibita. A lo largo de ese siglo se van acentuando los problemas para el gobierno de la Provincia de Maracaibo y la iglesia, en aquel cantón que, por su gran extensión, hacía aún más difícil su control.

En ese contexto, los esclavos, imposibilitados de acceder a los sacramentos y sus beneficios por las vías ordinarias de la catequización y bautismo, se atrevieron en 1813, aparentemente con la anuencia del cura Pedro Caraballo, a irrumpir en los espacios eclesiásticos para expresar su adscripción religiosa al cristianismo. Pero la misma estructura de poder que les había negado el acceso al "pasto espiritual" y los sacramentos durante los siglos XVII y XVIII, se encargó de sacarlos de la iglesia y acusarlos de contrariar las disposiciones reales. Los documentos históricos que refieren este hecho, incluyen varios oficios presentados al obispo Rafael Lasso de la Vega. En ellos se presenta una denuncia contra quien, probablemente,

fue el primer cura en permitir o propiciar el acercamiento entre la iglesia y el chimbángueles:

Considero de mi deber poner en noticia de Vuestra Señoría que teniendo prohibidos los bayles que en varias fiestas hacen por sus malas consecuencias, no menos que embregotieses pleytos y demas desorden que cometen con particularidad el que titulan de *chinvangueles* se ha interesado el venerable cura en que se han de hacer como efectivamente se han hecho por sola su voz, y permitiendolo (por no decir que lo mandó) dentro de la yglesia durante el santosacrificio de la misa, ceremoniando el bayle con las mismas de la misa, sin abstenerse ni aun en la consagracion, pues siempre siguen con el mas execrable desorden e irrespeto al culto divino, con cuyo hecho abiertamente manifiesta la contraposición de dicho cura al orden ecco e inoservancia a las reales disposiciones. (AAM. Expediente Contra el Pro. D. Pedro Caraballo. Sección LXII, Visitas Pastorales, Caja No. 3, Doc. s/n., f. 6; énfasis agregado).

Negado el acercamiento de los esclavos a las instituciones religiosas y sometidas las instituciones civiles a la crisis generada por la guerra de independencia, continuaron creciendo las tensiones sociales en estos pueblos. Para el año 1833, algunas de las cinco parroquias del cantón de Gibraltar se encuentran en la más absoluta anarquía. Según documentos de la época, las parroquias de la Ceiba y la Ceibita se han convertido en "tierra sin ley": un individuo azotado y luego ajusticiado, y un hombre que mató a su mujer, son algunos de los sucesos acaecidos el pasado año (1832), cuando estas parroquias contaban con su Juez. Ahora no hay Juez, ni entre los vecinos persona que pueda, conforme a la ley, ocupar ese cargo. Es de destacar que un requisito para quien aspirase a ejercer como Juez era saber leer y escribir, y no había entre los vecinos de estas parroquias quien cumpliese con esa exigencia. Según carta del Jefe Político del Cantón de Gibraltar, era la carencia de este requisito esencial de la ley, la maledicencia por la cual no había ni podía haber orden en aquellos pueblos de la Ceibita y la Ceiba. El Gobernador de la Provincia transcribió la carta recibida del Jefe Político y la envió al Secretario del Estado solicitando ayuda para subsanar en lo posible el problema.

La parroquia de Seybita que dista de la Seyba mas de dos leguas, se halla sin ningún Juez, porque habiendo solamente nombrado uno que puede desempeñarlo, este asiste en el pueblo de Tomoporo que aunque le comprende en la misma parroquia, dista del pueblo Seibita mas de dos leguas; con la diferencia de que Tomoporo es puerto de mar y Seibita tierra adentro; y a pesar de ser encargados estos jueces de uno

v otro por llamarse todo una parroquia, no es facil la administración de justicia en un caso preciso... La parroquia de Sevba se encuentra [...] en el mayor desamparo: no hay Juez; porque el que podía hacerlo, [...] se halla en curación, el Comisario no tiene facultad judicial, y los ciudadanos no encuentran recursos en sus competencias y acreencias y llueven las quejas sobre este manifiesto mal, a lo que se agrega que la parroquia de la Sevba es propensa a cuestiones por *el estado natural* de contesturas entre sus individuos, de que hav varios ejemplares [...] La [...]comunicación oficial que he tenido la honra de copiar a Vuestra Señoría dara a Usted y [...]el Presidente de la República una idea triste del estado de abandono en que se encuentran las parroquias de la Seyba y Seybita de esta Provincia, por la absoluta escasez que se lamenta en ellas de hombres investidos de los requisitos constitucionales para poder figurar en los destinos públicos. Siendo esta desgracia de una naturaleza que no esta en mi alcance allanar, me limito a dar cuenta al Gobierno nacional, ya para cubrir en esta parte cualquiera responsabilidad que pudiera tocarme, va tambien para que se mire esta exposicion como un comprobante del informe que elevé a Vuestra Señoría con fecha 26 de noviembre [...] sobre reformas de la actual división territorial, en el cual solicité con eficacia la reducción del número de parroquias que cuenta Gibraltar. (AGN. Comunicación, de fecha 23 de marzo de 1833, enviada por el Gobernador de la Provincia de Maracaibo, Ramón de Fuenmayor, al Secretario del Estado en el Despacho del Interior y Justicia. Sección Federal. Año 1833, Tomo LXXVI, Legajo 8, ff. 44-45 vto.; énfasis agregado).

Las parroquias del Cantón de Gibraltar, caracterizadas por "el estado natural de contesturas entre sus individuos" y por la oposición explícita de estos a aceptar cualquier forma de subordinación, presenta también el más absoluto desorden en sus iglesias, ya que los vecinos de Misoa, Moporo y Tomoporo se oponen a pagar por los derechos a los rituales eclesiásticos. Esto ha dado lugar a la carencia de recursos que mantiene a algunos templos sin ornamentos y a otros en el suelo.

Habiendo hecho ver en los partidos de Misoa, Moporo i Tomoporo las disposiciones recordadas sobre las cuentas pedidas a los mayordomos de fábrica de las iglesias de este Canton, me encuentro que en el partido de Misoa, Moporo i Tomoporo no hay cuentas que dar por el orden de fabrica, por decirse no hay impuestos en este ramo tan frecuente en todas las iglesias, pues que sin los derechos llamados de fabrica no habria con que sufragar sus necesidades: ellos alegan diciendo de que las iglesias son suspendidas, o construidas por los vecinos; pero tambien se advierte que los gastos de ornamentos i demás útiles son precisos con las reparaciones que deben hacerse, i que habiendo un fondo, están exentos de esta contribucion que es opuesta por nuestra

constitución a los ciudadanos, i que estando en la clase de libres todo aquel que antes era indígena deben entrar en el goce de los derechos i observar las ritualidades del sistema; en esta virtud i no siendo posible permitirse tal clase de observancia por ser al fin perjudicial... pues se abandonan totalmente i se pierde aquello de mirar por el culto sagrado como se advierte en el pueblo de Tomoporo, en donde há dos años estuvo la iglesia por concluirse, i el total abandono de los jueces ha hecho venir por tierra el edificio que pudo estar concluido; i de este tenor las demás iglesias: me veo en el caso de informar a Vuestra Señoría el estado de ellas para que se sirva imponer con sus facultades lo que sea conveniente a cortar tales abusos, que es decir, que se obligue a los vecinos a cumplir con la obligación del pago de los derechos de entierro i sepultura impuesto en todo nuestro continente, i que sea nombrado un mayordomo de fabrica que se entienda con lo recaudado para que haya con que cubrir las faltas que ocurran, mandando si fuese posible que con los que han tenido derechos que haber contribuido i no lo hayan hecho, se haga una reunión para suspensión del templo caido, i para reponer alguna alhaja que falte en el que no lo estuviere: de este modo creo sería reparable el perjuicio que amenaza la falta de culto en estos pueblos, pero Vuestra Señoría sabrá tomar el temperamento mejor con arreglo a los datos que presento. Lo Transcribí a vuestra Señoría con el objeto de que el Gobierno Supremo se entere del desorden en que están varias iglesias del Canton de Gibraltar, i se sirva disponer lo conveniente a remover el mal. (AGN. Comunicación, de fecha 13 de enero de 1834, enviada por el Gobernador de la Provincia de Maracaibo, Ramón de Fuenmayor, al Secretario del Interior y Justicia. Año 1833, Tomo LXVIII, Legajo 17, ff. 206-207; énfasis agregado).

Ante esta situación, se dispuso que los mayordomos de las iglesias cobrasen por los servicios eclesiásticos y que las autoridades civiles obligasen a quienes, debiendo pagar, se resistían a hacerlo. La aplicación de estas medidas es referida en la carta enviada por el gobernador de la Provincia de Maracaibo, Ramón de Fuenmayor, al Secretario del Interior y Justicia, el 6 de mayo de 1833:

He leído la nota de Vuestra Señoría de 17 de diciembre último [...], del ramo eclesiástico [...] y quedo impuesto de que el medio que hai para que desaparezca el desorden en que están varias Iglesias del Cantón de Gibraltar, es que los respectivos mayordomos cobren los derechos establecidos, ocurriendo a la autoridad competente en caso de negativa por parte de los que hayan de satisfacerlos. Sobre esto he dictado las medidas [...] para que se cumpla el importante objeto sobre que versa [...] (AGN. Comunicación, de fecha 13 de enero de 1834, enviada por el Gobernador de

la Provincia de Maracaibo, Ramón de Fuenmayor, al Secretario del Interior y Justicia. Año 1833, Tomo LXVIII, Legajo 17, f. 208).

Llevar el orden a las iglesias requería del apoyo de las autoridades civiles que, como ya hemos visto, se encuentran muy debilitadas para imponerse y obligar a los vecinos del cantón a pagar sus servicios eclesiásticos. Además, delegar el cobro de estos servicios en un mayordomo imponía a su vez que un *pastor de almas* ofreciese dichos servicios a los vecinos, y que designase a alguna otra persona para el ejercicio del cargo de mayordomo. Pero la asistencia de los curas era, cuando menos, insuficiente para aquel cantón, y conseguir un vecino que supiese leer y escribir para así llevar las cuentas era casi imposible. La comunicación enviada por el jefe político, J. de Almarza, al Gobernador de la Provincia de Maracaibo en fecha 27 de abril de 1837, solicitando que le nombrasen un funcionario para desempeñar el cargo de tesorero de manumisión, señala expresamente que no hay en el cantón persona capaz de desempeñar ese cargo, porque los lugareños no saben leer, y tampoco cuentan con un cura que integre la junta:

[...] creo que no sea de más repetir a usted que en este cantón... no hay hombres que puedan servir de tesorero porque el mismo Cruz Melian que se ha excusado aunque es Municipal 1º; no sabe leer; [...] tampoco hay cura que conforme al artículo 16º de la ley debe asistir como miembro a la Junta Subalterna. (AHZ. Comunicación enviada por el Jefe Político del cantón Gibraltar, J. Almarza, al Gobernador de la Provincia de Maracaibo. Año 1837. Tomo 3, Legajo 3, f. 24).

Los problemas jurisdiccionales y los saqueos de piratas, la dificultad para el comercio y la comunicación entre la región andina y el puerto de Gibraltar, y entre este y la ciudad de Maracaibo –ubicada en la costa noroccidental del Lago—; la selección de esclavos bozales para el servicio de sus haciendas, una ineficiente catequización de sus esclavos y la gestación de una creciente comunidad negra libre absolutamente mayoritaria, el proceso independentista con su proyecto de igualdad social para todos los ciudadanos,... son algunos de los aspectos históricos y culturales que configuraron al cantón de Gibraltar como una comunidad particularmente difícil de controlar por parte de la autoridades oficiales de la Provincia de Maracaibo, especialmente desde las primeras décadas del siglo XIX. Desde 1821, la oposición deliberada de los vecinos del cantón de Gibraltar a recibir autoridades enviadas por el gobierno provincial, o a cumplir cualquiera otra de sus órdenes, generó niveles de insubordinación sin precedentes, como lo hizo conocer el Gobernador de la Provincia de Maracaibo al Secretario del Estado en su carta del 24 de diciembre de 1831.

El cantón de Gibraltar de esta Provincia desde el año de 1821 ha dado continuas pruebas de insubordinación resistiendo a cumplir las

ordenes del Gobierno, especialmente a no reconocer las autoridades legítimamente nombradas cuando no son del gusto y contentamiento de los cuatro hombres que gozan allí de un fatal influjo para conmover la población negra e ignorante de aquel territorio. No solo los Intendentes y Prefectos, que han gobernado esta Provincia, han sentido estos desagrados; si no que resultando infructuosas en efecto todas las medidas que se han tomado anteriormente, se ha hecho trascendental al publico el alzamiento de aquellos criminales, especialmente con la asonada del año pasado 1830, en cuya virtud han lanzado y ahuyentado de su domicilio a varios vecinos pacíficos sin otra formalidad que reunirse en pandilla algunos negros, y amenazar el perdimiento de la vida a los que la facción dicen, que no conviene que vivan en aquel partido. (AGN. Comunicación, de fecha 24 de diciembre de 1831, enviada por el Gobernador de la Provincia de Maracaibo, Ramón de Fuenmayor, al Secretario del Interior y Justicia. Año 1831, Tomo XXXIX, Legajo 34, ff. 303-303 vto; énfasis agregado).

Los negros "ignorantes y criminales" del cantón de Gibraltar llegaron a ostentar tal autonomía y cuotas de poder que decidían quién podía y quién no podía ejercer un cargo público o vivir entre ellos (Mora Queipo 2001b). Es esta una de las particularidades del proceso de manumisión protagonizado por los negros de este cantón, que para 1830 –veinticuatro años antes de la Ley de Abolición de la Esclavitud, promulgada el 24 de marzo de 1854– habían erradicado esta forma de servidumbre de toda su población.

En 1851, durante el proceso oficial de manumisión, el Gobernador solicitó al Jefe Político información sobre la población esclava de su cantón. En respuesta, el Jefe Político le reiteró que en el cantón Gibraltar: "no hay esclavos de ninguna clase" (AHZ. Comunicación del Jefe Político del cantón Gibraltar al Gobernador de la Provincia de Maracaibo. Año 1851, Tomo 10, Legajo 30, f. 209).

Desde la Ceiba hasta Santa Rosa, en la jurisdicción toda de Gibraltar, prevalecía casi en un cien por ciento la población negra, descendiente de los esclavos que habían cultivado durante la colonia las dilatadas plantaciones de cacao. Su número se estimaba entre cinco y seis mil para fines de la década de 1830, todos en libertad, ignorándose el modo y el momento en que la habían obtenido. (Cardozo 1991: 97-98).

#### Una historia de la espiritualidad afrovenezolana

Ciertamente, resulta difícil comprender el modo en el que la población negra de Gibraltar erradicó la esclavitud de toda su jurisdicción si no se toman en cuenta el influjo de la música y la veneración de antepasados en el ritual del chimbángueles en este proceso, pues su libertad se gestó, fundamentalmente, en el contexto de su espiritualidad (Mora Queipo 2001c). La veneración de antepasados hizo posible la conformación del "gobierno del chimbángueles", y este a su vez lideró la eliminación de cualquier tipo de servidumbre entre su población y el rechazo a la imposición de las estructuras del gobierno provincial y nacional.

La expulsión de las autoridades oficiales por parte de los vecinos del lugar y la erección de sus propios líderes, nos permiten acceder a algunos de los mecanismos de resistencia y lucha por el control cultural y la delimitación de un espacio de libertad para esta comunidad negra. La comunicación enviada por el gobernador de la Provincia de Maracaibo, Briceño y Briceño, al Secretario de Estado en el Despacho del Interior y Justicia el 24 de diciembre de 1831, señala que esta "comparsa" (el chimbángueles) tiene el control del cantón, y que ha sido firmada un acta en la cual dejan constancia de su oposición a recibir a Diego Oquendo, quien había sido nombrado por el Gobernador como Jefe Político para ese cantón desde el mes de junio.

La comparsa, que desgraciadamente domina a aquel Cantón se me ha informado que es poco numerosa, pero que se han propagado tanto los herrados principios de una libertad mal entendida, que generalmente se cree, que cada uno puede hacer lo que quiere y apoyándose en las garantías constitucionales para no ser distraídos de su territorio y ser juzgados por sus propios jueces, impunes sus delitos patrocinados por sus Alcaldes que siempre giran estos empleos en unos de aquellos perturbadores. En el día se presenta el caso, que el Jefe Político nombrado legítimamente en el mes de junio para aquel Cantón, no se ha recibido hasta el dia de hoy á pesar de las repetidas órdenes del gobierno de la Provincia, porque han eludido aquellos capitulares dar cumplimiento a su posesion con demoras y respuestas evasivas; hasta que en fin se formó un acta que se niegan a recibir al Jefe Político a pretexto de no tener cualidades que exige la ley. (AGN. Comunicación enviada por el Gobernador de la Provincia de Maracaibo, Ramón de Fuenmayor, al Secretario de Estado en el Despacho del Interior y Justicia. Año 1831, Tomo XXXIX, Legajo 34, f. 303; énfasis agregado).

Para 1831 el chimbángueles y sus líderes ya constituían en el cantón un gobierno local con capacidad de convocatoria y de resistencia ante cualquier imposición de autoridades hechas desde la gobernación de la provincia. El chimbángueles, con su música y veneración a los antepasados y dioses, fue el espacio fundamental en la conformación de una estructura de poder con características teocráticas, capaz de cohesionar la población afrodescendiente y legitimar una estructura de gobierno propio. Aquella estructura de gobierno, basada en principios espirituales,

se redefinió en tierras americanas, sobrevivió la esclavitud y dio origen a la cofradía que hoy conocemos como "El Gobierno del Chimbángueles", el mismo que durante la celebración de la fiesta al "Santo Negro", ostenta la autoridad en los pueblos afrodescendientes del sur del Lago de Maracaibo.

#### Referencias citadas

- Acosta Saignes, Miguel. 1957. San Benito en Betijoque. *Archivos Venezolanos de Folklore*. (5): 101-111.
- Aguirre, González. 1940. La población negra de México. México: Edic. Fuente Cultural.
- Aretz, Isabel. 1986. "La música tradicional de Venezuela". En: *Enciclopedia conocer* a Venezuela. T.16. Caracas: Edic. Salvat.
- Ascencio, Michaelle. 1976. San Benito ¿sociedad secreta? Caracas: UCV.
- Bastide, Roger. 1969. Las Américas Negras. Madrid: Alianza Editorial.
- Cabrera, Lidia. 1954. El Monte. Notas sobre la religión, la magia, las supersticiones y el folklore de los negros de Cuba. La Habana.
- Cardozo, Germán. 1991. Maracaibo y su región histórica. Maracaibo: Ediluz.
- Domínguez, Luis Arturo. 1988. *Vivencia de un rito Loango en el Tambú*. Caracas: Fundación Gabriel Briceño Romero.
- Finol, José Enrique. 2001. Socio-Semiotic of Music: African Drums in a Venezuelan Fiesta. *European Journal for Semiotic Studies*. 13-1 (2): 179-190.
- García Gavidia, Nelly. 1991. Persistencia de lo sagrado: fiesta y religión popular. Notas para la comprensión de la fiesta. *Opción*. (11): 181-196.
- Gutiérrez, Manuel. 1969. Obispo Mariano Martí. Documentos relativos a su visita pastoral de la Diócesis de Caracas (1771-1784). Caracas: Academia Nacional de la Historia, Tomo IV.
- Martínez, Juan de Dios. 1985. *Antecedentes y Orígenes del Chimbángueles*. Maracaibo: Colección Afrovenezolana No. 1, Edición Personal.
- \_\_\_\_\_. 1988. *Presencia africana en el sur del Lago de Maracaib*o. Maracaibo: Colección Afrovenezolana No. 3. Edición Personal.
- \_\_\_\_\_. 1990. *El gobierno del chimbángueles*. Maracaibo: Colección Afrovenezolana No. 4. Edición Personal.
- \_\_\_\_\_. 1994. *Cómo bailar chimbángueles*. Maracaibo: Colección Danzas Étnicas y Tradicionales. No. 1. Edición Personal.
- Mora Queipo, Ernesto. 1999. "María, la esclava de la Virgen. La identidad y la cotidiana lucha por la virtud en la venezuela del siglo XVIII". En: Emanuele Amodio (coord.), *La Vida cotidiana en Venezuela durante el siglo XVIII*. Maracibo: Edic. Gobernación del Zulia, LUZ.
- \_\_\_\_\_. 2001a. El Chimbángueles: Música de guerra y alianzas. *Revista Ágora*. (7): 93-109.

- . 2001b. El Paisaje Sonoro del Destierro. El chimbángueles en la expulsión de las autoridades de Gibraltar en 1839. Revista UNICA. (3): 129-153. 2001c. El Chimbángueles en la tradición afrovenezolana. Caracas: Edit. Ministerio de Educación, Cultura y Deporte, Consejo Nacional de la Cultura/CONAC. 2002. "Patrimonio, memoria e identidad. Reflexiones teórico-metodológicas sobre su estudio en una comunidad negra". En: Memorias Arbitradas del VI Congreso Nacional de Historia Regional y Local. T.II, pp. 533-544. Truiillo: ULA. \_. 2005. Música y religión en la esclavitud y liberación de las comunidades afrovenezolanas. Revista Diálogo Antropológico. (12): 29-39. . 2007. Los esclavos de Dios. Religión, esclavitud e identidades en la Venezuela del siglo XVIII. Mérida: LUZ, Editorial Venezolana. Mora Queipo, Ernesto y Jean González Queipo. 2005a. "El Patrimonio musical y religioso afrovenezolano". En: Memorias Arbitradas del I Congreso Latinoamericano de Antropología. Buenos Aires: Latinoamericana de Antropología. Universidad Nacional de Rosario. . 2005b. "Religiones y negociaciones en las cofradías afrovenezolanas". En: Memorias Arbitradas de la IV Reunión de Antropología del MERCOSUR.
- Mora Queipo, Ernesto, Morelva Leal Jerez, Jean González Queipo y Dianora Richard de Mora. 2013. Los mitos de San Benito en la identidad de las comunidades afrovenezolanas. *Opción*. (70): 120-143.

Montevideo: Universidad de la República del Uruguay.

- Olivares Figueroa, Rafael. 1946. "San Benito en el folklore occidental de Venezuela". En: *Archivos Venezolanos de Folklore*. Caracas: UCV.
- Peñín, José y Walter Guido (coords.). 1998. *Enciclopedia de la música en Venezuela*. Caracas: Edic. Fundación Bigott.
- Pollak-Eltz, Angelina. 1972. *Vestigios africanos en la cultura del pueblo venezolano*. Caracas: Universidad Católica Andrés Bello/UCAB.
- Salazar, Briseida. 1990. *San Benito canta y baila con sus chimbangueleros*. Caracas: Fundación Bigott.
- Troconis de Verecoechea, Emilia. 1969. *Documentos para el estudio de los esclavos negros en Venezuela*. Caracas: Academia Nacional de la Historia.
- Vila, Marco. 1978. *Antecedentes coloniales de centros poblados de Venezuel*a. Caracas: Dirección de Cultura y Facultad de Humanidades y Educación, UCV.

#### Fuentes primarias

Archivo General de la Nación. Año 1831. Comunicación, de fecha 24 de diciembre de 1831, enviada por el Gobernador de la Provincia de Maracaibo, Ramón de Fuenmayor, al Secretario del Interior y Justicia. Tomo XXXIX, Legajo 34, ff. 303-303 vto.

- \_\_\_\_\_\_. Año 1833. Comunicación, de fecha 23 de marzo de 1833, enviada por el Gobernador de la Provincia de Maracaibo, Ramón de Fuenmayor, al Secretario del Estado en el Despacho del Interior y Justicia. Sección Federal. Tomo LXXVI, Legajo 8, ff. 44-45 vto.
- \_\_\_\_\_. Año 1833. Comunicación, de fecha 13 de enero de 1834, enviada por el Gobernador de la Provincia de Maracaibo, Ramón de Fuenmayor, al Secretario del Interior y Justicia. Tomo LXVIII, Legajo 17, ff. 206-208.
- Archivo Histórico del Zulia. Año 1837. Comunicación enviada por el Jefe Político del Cantón Gibraltar, J. Almarza, al Gobernador de la Provincia de Maracaibo. Tomo 3, Legajo 3, f. 24.
- Expediente Contra el Párroco D. Pedro Caraballo. Archivo Arzobispal de Mérida. Año 1813. Sección LXII, Visitas Pastorales, Caja No. 3, Doc. s/n., f. 6.

#### GOLPE AJÉ



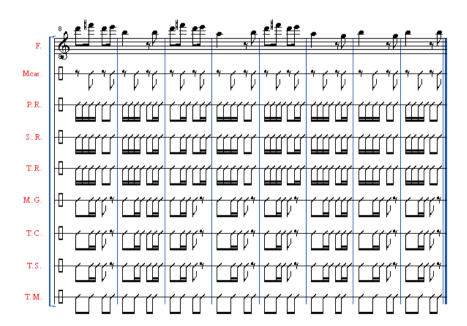




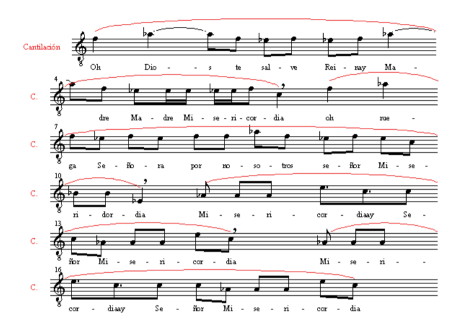


# GOLPE AJÉ

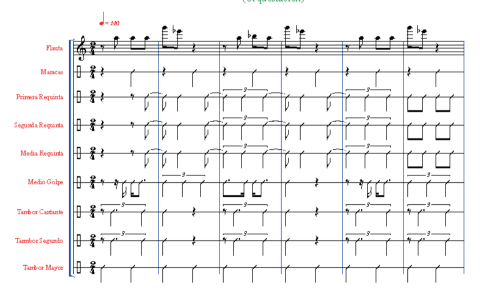


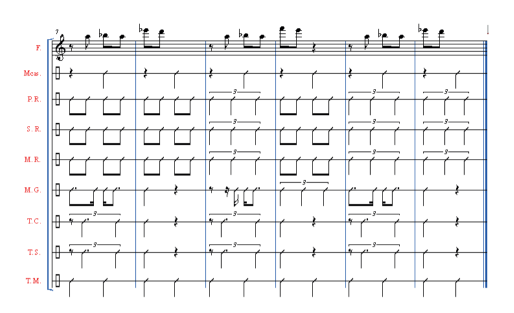


### GOLPE MISERICORDIA



# GOLPE MISERICORDIA (Orquestación)





#### GOLPE CHOCHO



