# PENSAR EL SUROCCIDENTE Antropología hecha en colombia

TOMO III

Enrique Jaramillo B.

Axel Rojas

Editores





*Pensar el suroccidente. Antropología hecha en Colombia /* Hermann Trimborn, Milciades Chaves, Kathleen Romoli, María Victoria Uribe [et al.]; Editado por Enrique Jaramillo B. y Axel Rojas. -- Cali: Universidad Icesi. Sello Editorial. 2019.

962 pp. tablas, mapas, gráficos.

Incluye referencias bibliográficas al final de cada capítulo.

1. ANTROPOLOGÍA HECHA EN COLOMBIA. 2. ANTROPOLOGÍA SOCIAL. 3. ANTROPOLOGÍA CULTURAL. 4. ANTROPOLOGÍA REGIONAL – SUROCCIDENTE. 5. COLOMBIA. 5. ETNOLOGÍA – INVESTIGACIONES. I. Título. II. Hermann Trimborn, III. Milciades Chaves IV. Milciades Chaves, Kathleen Romoli. V. Jaramillo, Enrique y Axel Rojas editores. VI. Universidad Icesi.

ISBN: 978-958-8936-87-1 / 978-958-8936-88-8 (PDF).

DOI: https://doi.org/10.18046/EUI/ee.4.2019

305.898 A636 - scdd 21

Hecho el depósito legal que marca el Decreto 460 de 1995 Catalogación en la fuente – Universidad Icesi. Biblioteca

- © Universidad Icesi, 2019
- O Asociación Latinoamericana de Antropología (ALA)
- O Grupo de Estudios Linguísticos, Pedagógicos y Socioculturales, Universidad del Cauca
- O De los autores: Enrique Jaramillo B., Axel Rojas (Editores académicos), 2019

Primera edición

Editorial Universidad Icesi, junio de 2019

Diseño y diagramación: Johanna Trochez - Ladelasvioletas

Imagen de carátula: Enrique Jaramillo B.

Coordinador Editorial: Adolfo A. Abadía

Editorial Universidad Icesi

Calle 18 No. 122-135 (Pance), Cali - Colombia

Teléfono: +57 (2) 555 2334 | E-mail: editorial@icesi.edu.co

http://www.icesi.edu.co/editorial

La Editorial Universidad Icesi no se hace responsable de la ideas expuestas bajo su nombre, las ideas publicadas, los modelos teóricos expuestos o los nombres aludidos por el(los) autor(es). El contenido publicado es responsabilidad exclusiva del(los) autor(es), no refleja la opinión de las directivas, el pensamiento institucional de la Universidad Icesi, ni genera responsabilidad frente a terceros en caso de omisiones o errores.

Los contenidos de esta publicación pueden ser reproducidos sin autorización, siempre y cuando se cite el título, el autor y la fuente institucional.

Impreso en Colombia - Printed in Colombia

# Contenido

| Reconocimientos                                                                                                            | 9   |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Introducción. Pensar el suroccidente<br>Enrique Jaramillo B. y Axel Rojas                                                  | 11  |
| Zonas de contacto: colonialismo y el problema del otro                                                                     |     |
| Señorío y barbarie en el valle del Cauca. "Introducción"  Hermann Trimborn                                                 | 29  |
| Los indígenas del Cauca en la Conquista y la Colonia  Milcíades Chaves Chamorro                                            | 59  |
| Las tribus de la antigua jurisdicción de Pasto en el siglo XVI<br>Kathleen Romoli                                          | 83  |
| Documentos del siglo XVIII referentes a la provincia de los pastos: problemas<br>de interpretación<br>María Victoria Uribe | 129 |
| Economía, poder y región                                                                                                   |     |
| Castas, patrones de poblamiento y conflictos sociales en las provincias del<br>Cauca 1810-1830<br>Germán Colmenares        | 159 |
| Las tierras bajas del Pacífico colombiano. Población y poblamiento  Robert West                                            | 193 |
| La configuración histórica de la región azucarera<br>José María Rojas                                                      | 251 |
| Sociedades y espacios en el litoral Pacífico sur colombiano (siglos XVIII-XX)  Odile Hoffmann                              | 283 |

## Emergencias: del problema del indio a la política indígena

| Problemas de actualidad                                                         |                  |
|---------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| Juan Friede                                                                     | 313              |
| Problemas sociales de algunas parcialidades indígenas del occidente de Colombia |                  |
| Luis Duque Gómez                                                                | 339              |
| Historia política de los paeces                                                 |                  |
| Víctor Daniel Bonilla S.                                                        | 353              |
| Movimiento indígena y "recuperación" de la historia                             |                  |
| María Teresa Findji                                                             | 391              |
| El movimiento indígena en Colombia                                              |                  |
| Trino Morales                                                                   | 409              |
| Organización social                                                             |                  |
| Bases para el estudio de la organización social de los páez                     |                  |
| Segundo Bernal Villa                                                            | 423              |
| Minería del oro y descendencia: Güelmambí, Nariño                               |                  |
| Nina S. De Friedemann                                                           | 445              |
| Conflicto interétnico y shamanismo: los paéces                                  |                  |
| Myriam Jimeno Santoyo                                                           | 493              |
| Etnogeografía y etnogeología de Coconuco y Sotará                               |                  |
| Franz X. Faust                                                                  | 505              |
| Hacia una antropología de la indumentaria: el caso de los guambianos            |                  |
| Ronald A. Schwarz                                                               | 541              |
| Clases, tierra y trabajo                                                        |                  |
| Formación de un sector de clase social. La burguesía azucarera en el Valle del  |                  |
| Cauca durante los años treinta y cuarenta                                       | c <del></del> -c |
| Charles David Collins                                                           | )/>              |
| La respuesta de la industria azucarera a la sindicalización en el sector        | 621              |
| Rolf Knight                                                                     | 051              |

| Unidades de producción nortecaucanas (Colombia): modernización y funcionamiento (inédito: 1981)                               |            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| Jaime Arocha Rodríguez66                                                                                                      | <b>5</b> 5 |
| Evolución del trabajo asalariado rural en el Valle del Cauca, Colombia, 1700-1970  Michael Taussig                            | 35         |
| Tenencia y uso de la tierra por la industria azucarera del Valle del Cauca  Simeone Mancini M                                 | 25         |
| Origen y formación del ingenio azucarero industrializado en el Valle del Cauca  Eduardo Mejía Prado y Armando Moncayo Urrutia | 53         |
| Movilizaciones y luchas                                                                                                       |            |
| Orígenes y expresiones de una ideología liberal  Gustavo De Roux                                                              | )9         |
| Una organización indígena en lucha por la tierra: el Consejo Regional Indígena del Cauca Christian Gros                       | 31         |
| Iglesia, sindicalismo y organización campesina  Cristina Restrepo                                                             | 53         |
| El movimiento de integración del Macizo Colombiano  Luz Ángela Herrera                                                        | 35         |
| Interpretando el pasado Nasa<br>Joanne Rappaport                                                                              | )9         |
| Intelectuales, campesinos e indios  José María Rojas                                                                          | 31         |
| Índice analítico                                                                                                              | 55         |



# Bases para el estudio de la organización social de los páez<sup>1</sup>

SEGUNDO BERNAL VILLA

■ l material para el estudio del sistema de parentesco de los páez fue recogido den el mes de mayo de 1953, gracias a la colaboración entusiasta de Victoriano Piñacué, de dieciocho años de edad, bilingüe y oriundo de la parcialidad de Calderas. Con estos materiales realizamos el análisis del sistema de parentesco, que sin mayores modificaciones, presentamos más abajo. Posteriormente fue confrontado con algunos indígenas varones de la parcialidad de San Andrés, quienes lo hallaron correcto. A fines de mayo de 1954 tuvimos la oportunidad de confrontarlo nuevamente en Mosoco con dos informantes varones de la localidad. Prácticamente no hallaron diferencias fonológicas, a pesar de que el páez hablado en aquella parcialidad ofrece algunos matices diferenciativos en relación con el hablado en las otras parcialidades. Una sola observación fundamental hicieron, que la hemos aceptado por considerarla convincente. Es la referente a los términos usados para designar a los hijos e hijas de los hermanos y hermanas de ego. Según Piñacué, se los designa con los términos castellanos: sobrino y sobrina. Jorge Mulcué (mosoqueño de 58 años) afirma que se los designa con las palabras kué o wásak (hijo e hija) anteponiéndoles el posesivo mi (anji).

Hombres y mujeres utilizan, tanto de la línea paterna como materna, salvo algunas excepciones, los mismos términos subordinando el grado real de parentesco a la generación. El sistema de terminología de parentesco de los páez es, pues, clasificatorio y bilateral.

Al parecer, no existe terminología para designar a los hermanos mayores y a los menores de la generación de *ego*, bien que en el comportamiento resalta esta distinción. *Ego* está en el deber de saludar a los hermanos mayores, y a los mayores en general de la comunidad, en tanto que existe el deber de ser

<sup>1</sup> Original tomado de: Segundo Bernal Villa. 1955. Bases para el estudio de la organización social de los Páez. *Revista Colombiana de Antropología*, 4: 166-188.

saludado por los hermanos menores, y, en general, por todos los menores de la comunidad.

Entre los mayores de edad, de ambos sexos, casados y con hijos es general el uso de formas tecnonímicas.

Los dos únicos estudios de sistemas de parentesco realizados en Colombia se deben a la pluma del profesor Gerardo ReichelDolmatoff efectuados entre los iroka y los kogi. El de los iroka fue realizado con la colaboración de Alexander L. Clark. Con el ánimo de facilitar posteriores estudios comparativos sobre esta materia, hemos adoptado su sistema de presentación de materiales, especialmente las abreviaturas de términos de parentesco de la lengua castellana.

Antes de finalizar con esta breve introducción queremos dejar constancia de nuestros vivos agradecimientos al señor Víctor Bedoya por su espontánea transcripción de documentos inéditos del Archivo Nacional referente a los páez, y, al profesor Marcos Fulop por sus valiosas observaciones y oportunas sugerencias que dieron muchas luces a partes oscuras de nuestro trabajo.

#### Análisis de términos de parentesco

Parientes consanguíneos

#### A. GENERACIÓN DE EGO:

- a. *Ego* masculino: Hermanos e hijos de tíos y tías, paternos y matemos, se agrupan en una sola categoría, clasificándose como hermanos *(iakté)*.
- b. Hermanas e hijas de tíos y tías, paternos y matemos, se agrupan en una sola categoría, clasificándose como hermanas *(pesh)*.
- c. Ego femenino: hermanas e hijas de tíos y tías, paternos y matemos, se agrupan en una sola categoría, clasificándose como hermanas ( iakté).
- d. Hermanos e hijos de tíos y tías, paternos y maternos, se agrupan en una sola categoría, clasificándose como hermanos *(jish).*<sup>2</sup>

#### B. PRIMERA GENERACIÓN ASCENDENTE

- a. Para el padre y la madre se utilizan los términos aislantes (táta y máma).
- b. Los hermanos y hermanas del padre y los hijos e hijas de los hermanos

<sup>2</sup> Sh = a la ch francesa (chaise); ch = a la ch española (chicha); j = a la j francesa (jardín); h = a la J española (rojo).

- y hermanas del papá de papá (abuelo) se agrupan en una sola categoría clasificándose como tíos y tías (ñuk y *pésuts*, respectivamente).
- c. Los hermanos y hermanas de la madre y los hijos e hijas de los hermanos y hermanas de la mamá de mamá (abuela) se agrupan en una sola categoría clasificándose como tíos y tías (káhka y péñuk, respectivamente).

#### C. SEGUNDA GENERACIÓN ASCENDENTE:

- a. Se utiliza un término para ambos abuelos (*ishi*) y un término para ambas abuelas (*penshi*).
- b. Los hermanos y hermanas de los abuelos, tanto por la línea paterna como por la materna, se agrupan en una sola categoría clasificándose como abuelos y abuelas (*ishi*, *penshi*).

#### D. TERCERA GENERACIÓN ASCENDENTE:

a. Los bisabuelos se designan con un término *(ishi wála)* y las bisabuelas con otro *(penshi wála)*.

#### F. PRIMERA GENERACIÓN DESCENDENTE:

a. Los hijos, las hijas y los hijos e hijas de hermanos y hermanas, reales o clasificatorios, tanto por la línea paterna como materna, se agrupan en una sola categoría y se designan como hijos e hijas (*kué* o *jik* y *wásak* o *nis*, respectivamente).

#### F. SEGUNDA GENERACIÓN DESCENDENTE:

a. Hijos e hijas de hijos e hijas (nietos) lo mismo que hijos e hijas de hermanos y hermanas se agrupan en una sola categoría sin distinción de sexo y se designan como nietos (nson).

#### G. TERCERA GENERACIÓN DESCENDENTE:

a. Los hijos de hijos e hijas de hijos e hijas (bisnietos) se agrupan sin distinción de sexo, en una sola categoría y se designan con el mismo término usado para los nietos (nson).

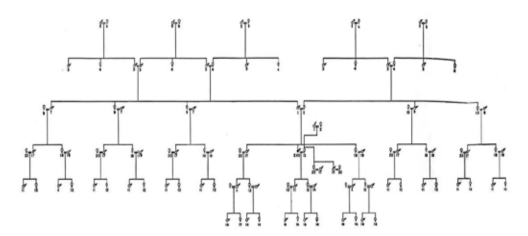
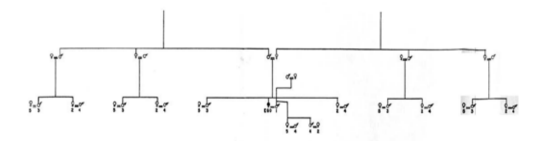


Figura 1. Parentesco Ego Masculino

Figura 2. Parentesco Ego Femenino



#### Diferencias adicionales

- 1. Sexo: Terminológicamente se distingue el sexo en todas las generaciones, salvo en la segunda y tercera generación descendente.
- 2. Edad: Hermanos y hermanas reales y clasificatorios con respecto a la edad relativa de *ego*, no se diferencia terminológicamente, aunque sí se la discrimina en los patrones de conducta, pues *ego* saluda a quienes son mayores que él en tanto que es saludado por los menores.
- 3. Parentesco:

- a. *Ego* masculino: terminológicamente, los hermanos no se distinguen de los hijos de los tíos y tías, paternos y maternos, y el término con que se designan no hace referencia a qué línea pertenecen.
- b. Las hermanas no se distinguen de las hijas de los tíos y tías, paternos y maternos, y el término con que se designan no hace especificación a qué línea pertenecen.
- c. *Ego* femenino: terminológicamente, los hermanos no se distinguen de los hijos de los tíos y tías, paternos y maternos, y el término con que se designan no especifica a qué línea pertenecen. Terminológicamente, las hermanas no se distinguen de las hijas de los tíos y tías, paternos y maternos, y el término con que se designan no especifica a qué línea pertenecen.
- d. Primera generación ascendente:
- e. El padre y los hermanos se distinguen, terminológicamente, de los hermanos de la madre; esta y sus hermanas se distinguen, terminológicamente, de las hermanas de aquél.
- f. Segunda generación ascendente: no existen diferenciaciones de parentesco.
- g. Primera generación descendente: no hacen diferenciaciones de parentesco entre hijos reales o clasificatorios.

## Parientes políticos

- 1. a. *Ego* masculino: a los hermanos de la esposa, a los esposos de las hermanas y a los esposos de las hijas de los hermanos y hermanas de los padres se designan con un término (*sum*).
  - b. A las hermanas de la esposa, a las esposas de los hermanos, a las esposas de los hermanos de la esposa y a las esposas de los hijos de los hermanos y hermanas de los padres, se designan con un término (*sub*).
  - c. Se utiliza un término para designar al esposo de la hermana de la esposa. En general, los esposos de las hermanas de la esposa se designan entre sí con el mismo término que sirve para designarse entre sí las esposas de los hermanos de *ego (iakté)*.
  - d. *Ego* femenino: a los hermanos del esposo, a los esposos de las hermanas, a los esposos de las hermanas del esposo y a los esposos de las hijas de los hermanos y hermanas de los padres se designan con un término (*sub*).
  - e. A las hermanas del esposo, a las esposas de los hermanos y a las esposas de los hijos de los hermanos y hermanas de los padres se designan con un término (*chinás*).
- a. Suegro y suegra se designan con términos aislantes (táta, máma).
   b. Los esposos de las hijas y las esposas de los hijos se designan con términos diferentes (ndó, nukué miyú, respectivamente).

# Términos de parentesco Abreviaturas:

d

padre p madre m hermano hno hna hermana hijo ho = ha hija = cónyugue со de, del

=

| castellano |              | ego masculino | ego femenino |
|------------|--------------|---------------|--------------|
| 1          | p            | tatá          | tatá         |
| 2          | m            | mamá          | mamá         |
| 3          | p-d-p        | ishi          | ishi         |
| 4          | m-d-p        | pénshi        | pénshi       |
| 5          | p-d-m        | ishi          | ishi         |
| 6          | m-d-m        | pénshi        | pénshi       |
| 7          | p-d-p-d-p    | ishi wála     | ishi wála    |
| 8          | m-d-p-d-p    | pénshi wála   | pénshi wála  |
| 9          | p-d-m-d-m    | ishi wála     | ishi wála    |
| 10         | m-d-m-d-m    | pénshi wála   | pénshi wála  |
| 11         | hno-d-p      | ñuk           | ñuk          |
| 12         | hna-d-p      | pésuts        | pésuts       |
| 13         | hno-d-m      | káhka         | káhka        |
| 14         | hna-d-m      | péñuk         | péñuk        |
| 15         | hno          | iakté         | jish         |
| 16         | hna          | pesh          | iakté        |
| 17         | ho-d-hno-d-p | iakté         | jish         |
| 18         | ho-d-hna-d-p | iakté         | jish         |
| 19         | ha-d-hno-d-p | pesh          | iakté        |
| 20         | ha-d-hna-d-p | pesh          | iakté        |
| 21         | ho-d-hno-d-m | iakté         | jish         |
| 22         | ho-d-hna-d-m | iakté         | jish         |

| 23                                                                               | ha-d-hno-d-m                                                                                                                                                             | pesh                                    | iakté                                   |
|----------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|
| 24                                                                               | ha-d-hna-d-m                                                                                                                                                             | pesh                                    | iakté                                   |
| 25                                                                               | ho+                                                                                                                                                                      | kué                                     | kué                                     |
| 26                                                                               | ha**                                                                                                                                                                     | wásak                                   | wásak                                   |
| 27                                                                               | ho-d-ho-d-hno-d-p                                                                                                                                                        | kué                                     | kué                                     |
| 28                                                                               | ha-d-ho-d-hno-d-p                                                                                                                                                        | wásak                                   | wásak                                   |
| 29                                                                               | ho-d-ho-d-hna-d-p                                                                                                                                                        | kué                                     | kué                                     |
| 30                                                                               | ha-d-ho-d-hna-d-p                                                                                                                                                        | wásak                                   | wásak                                   |
| 31                                                                               | ho-d-ha-d-hno-d-p                                                                                                                                                        | kué                                     | kué                                     |
| 32                                                                               | ha-d-ha-d-hno-d-p                                                                                                                                                        | wásak                                   | wásak                                   |
| 33                                                                               | ho-d-ha-d-hna-d-p                                                                                                                                                        | kué                                     | kué                                     |
| 34                                                                               | ha-d-ha-d-hna-d-p                                                                                                                                                        | wásak                                   | wásak                                   |
| 35                                                                               | ho-d-ho-d-hno-d-m                                                                                                                                                        | kué                                     | kué                                     |
| 36                                                                               | ha-d-ho-d-hno-d-m                                                                                                                                                        | wásak                                   | wásak                                   |
| 37                                                                               | ho-d-ha-d-hno-d-m                                                                                                                                                        | kué                                     | kué                                     |
| 38                                                                               | ha-d-ha-d-hno-d-m                                                                                                                                                        | wásak                                   | wásak                                   |
| 39                                                                               | ho-d-ho-d-hna-d-m                                                                                                                                                        | kué                                     | kué                                     |
| 40                                                                               | ha-d-ho-d-hna-d-m                                                                                                                                                        | wásak                                   | wásak                                   |
| 41                                                                               | ho-d-ha-d-hna-d-m                                                                                                                                                        | kué                                     | kué                                     |
|                                                                                  | 1 11 11 1                                                                                                                                                                | wásak                                   | wásak                                   |
| 42                                                                               | ha-d-ha-d-hna-d-m                                                                                                                                                        | ec ciociio                              |                                         |
| 42<br>43                                                                         | ho-d-ho                                                                                                                                                                  | nson                                    | nson                                    |
|                                                                                  |                                                                                                                                                                          |                                         |                                         |
| 43                                                                               | ho-d-ho                                                                                                                                                                  | nson                                    | nson                                    |
| 43<br>44                                                                         | ho-d-ho<br>ha-d-ho                                                                                                                                                       | nson<br>nson                            | nson<br>nson                            |
| 43<br>44<br>45                                                                   | ho-d-ho<br>ha-d-ho<br>ho-d-ha                                                                                                                                            | nson<br>nson<br>nson                    | nson<br>nson                            |
| 43<br>44<br>45<br>46                                                             | ho-d-ho<br>ha-d-ho<br>ho-d-ha<br>ha-d-ha                                                                                                                                 | nson<br>nson<br>nson                    | nson<br>nson<br>nson                    |
| 43<br>44<br>45<br>46<br>47                                                       | ho-d-ho<br>ha-d-ho<br>ho-d-ha<br>ha-d-ha<br>ho-d-ho-d-hna                                                                                                                | nson<br>nson<br>nson<br>nson            | nson<br>nson<br>nson<br>nson            |
| 43<br>44<br>45<br>46<br>47<br>48                                                 | ho-d-ho ha-d-ho ho-d-ha ha-d-ha ho-d-ho-d-hna ha-d-ho-d-hna                                                                                                              | nson nson nson nson nson nson           | nson<br>nson<br>nson<br>nson<br>nson    |
| 43<br>44<br>45<br>46<br>47<br>48<br>49                                           | ho-d-ho ha-d-ha ha-d-ha ho-d-ho-d-hna ha-d-ho-d-hna ho-d-ha-d-hna                                                                                                        | nson nson nson nson nson nson nson      | nson nson nson nson nson nson nson      |
| 43<br>44<br>45<br>46<br>47<br>48<br>49<br>50                                     | ho-d-ho ha-d-ho ho-d-ha ha-d-ha ho-d-ho-d-hna ha-d-ho-d-hna ho-d-ha-d-hna ha-d-ha-d-hna                                                                                  | nson nson nson nson nson nson nson nson | nson nson nson nson nson nson nson nson |
| 43<br>44<br>45<br>46<br>47<br>48<br>49<br>50<br>51                               | ho-d-ho ha-d-ha ha-d-ha ho-d-ho-d-hna ha-d-ho-d-hna ho-d-ha-d-hna ha-d-ha-d-hna ho-d-ho-d-hna                                                                            | nson nson nson nson nson nson nson nson | nson nson nson nson nson nson nson nson |
| 43<br>44<br>45<br>46<br>47<br>48<br>49<br>50<br>51<br>52                         | ho-d-ho ha-d-ho ho-d-ha ha-d-ha ho-d-ho-d-hna ha-d-ha-d-hna ha-d-ha-d-hna ho-d-ho-d-hno ha-d-ho-d-hno                                                                    | nson nson nson nson nson nson nson nson | nson nson nson nson nson nson nson nson |
| 43<br>44<br>45<br>46<br>47<br>48<br>49<br>50<br>51<br>52<br>53                   | ho-d-ho ha-d-ho ho-d-ha ha-d-ha ho-d-ho-d-hna ha-d-ho-d-hna ho-d-ha-d-hna ho-d-ho-d-hno ha-d-ho-d-hno ha-d-ho-d-hno                                                      | nson nson nson nson nson nson nson nson | nson nson nson nson nson nson nson nson |
| 43<br>44<br>45<br>46<br>47<br>48<br>49<br>50<br>51<br>52<br>53<br>54             | ho-d-ho ha-d-ho ho-d-ha ha-d-ha ho-d-ho-d-hna ha-d-ha-d-hna ha-d-ha-d-hna ho-d-ho-d-hno ha-d-ho-d-hno ha-d-ho-d-hno ha-d-ha-d-hno ho-d-ha-d-hno                          | nson nson nson nson nson nson nson nson | nson nson nson nson nson nson nson nson |
| 43<br>44<br>45<br>46<br>47<br>48<br>49<br>50<br>51<br>52<br>53<br>54             | ho-d-ho ha-d-ho ho-d-ha ha-d-ha ho-d-ho-d-hna ha-d-ha-d-hna ho-d-ha-d-hna ho-d-ho-d-hno ha-d-ho-d-hno ha-d-ha-d-hno ho-d-ha-d-hno ho-d-ha-d-hno ho-d-ha-d-hno            | nson nson nson nson nson nson nson nson | nson nson nson nson nson nson nson nson |
| 43<br>44<br>45<br>46<br>47<br>48<br>49<br>50<br>51<br>52<br>53<br>54<br>55<br>56 | ho-d-ho ha-d-ho ho-d-ha ha-d-ha ho-d-ho-d-hna ha-d-ha-d-hna ha-d-ha-d-hna ho-d-ho-d-hno ha-d-ho-d-hno ha-d-ha-d-hno ho-d-ha-d-hno ha-d-ha-d-ho ha-d-ho-d-ho ha-d-ho-d-ho | nson nson nson nson nson nson nson nson | nson nson nson nson nson nson nson nson |

| 59 | ho-d-ho-d-ha      | nson       | nson       |
|----|-------------------|------------|------------|
| 60 | ha-d-ho-d-ha      | nson       | nson       |
| 61 | ho-d-ha-d-ha      | nson       | nson       |
| 62 | ha-d-ha-d-ha      | nson       | nson       |
| 63 | со                | niyú       | nemi       |
| 64 | p-d-co            | tatá       | táta       |
| 65 | m-d-co            | máma       | máma       |
| 66 | co-d-ho           | nukué miyú | nukué miyú |
| 67 | co-d-ha           | ndó        | ndó        |
| 68 | hno-d-co          | sum        | sub        |
| 69 | hna-d-co          | sub        | chinás     |
| 70 | co-d-hno          | sub        | chinás     |
| 71 | co-d-hna          | sum        | sub        |
| 72 | co-d-hno-d-co     | sub        | iakté      |
| 73 | co-d-hna-d-co     | iakté      | sub        |
| 74 | co-d-hno-d-p      | pésuts     | pésuts     |
| 75 | co-d-hna-d-p      | ñuk        | ñuk        |
| 76 | co-d-hno-d-m      | péñuk      | péñuk      |
| 77 | co-d-hna-d-m      | káhka      | káhka      |
| 78 | co-d-ho-d-hno-d-p | sub        | chinás     |
| 79 | co-d-ha-d-hno-d-p | sum        | sub        |
| 80 | co-d-ho-d-hna-d-p | sub        | chinás     |
| 81 | co-d-ha-d-hna-d-p | sum        | sub        |
| 82 | co-d-ho-d-hno-d-m | sub        | chinás     |
| 83 | co-d-ha-d-hno-d-m | sum        | sub        |
| 84 | co-d-ho-d-hna-d-m | sub        | chinás     |
| 85 | co-d-ha-d-hna-d-m | sum        | sub        |
|    |                   |            |            |

<sup>+</sup> Al hijo también se le designa con el término jik, pero es menos usado.

# Aplicación de términos de parentesco

## A. Ego Masculino (fig. 1)

1 *Táta* p; p-d-co 2 *Máma* m; m-d-co

<sup>++</sup> A la hija también se le designa con el término nis.

| 3  | Ishi             | p-d-p; p-d-m; hno-d-p-d-p; hno-d-p-d-m; hno-d-m-d-m; hno-d-m-d-p.                                                                                         |
|----|------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 4  | Pénshi           | m-d-p; m-d-m; hna-d-p-d-p; hna-d-m-d-m; hna-d-m-d-p; hna-d-p-d-m.                                                                                         |
| 5  | Ishi wála        | p-d-p-d-p; p-d-m-d-m; p-d-m-d-p; p-d-p-d-m.                                                                                                               |
| 6  | Pénshi wála      | m-d-p-d-p; m-d-m-d-p; m-d-p-d-m; m-d-m-d-m.                                                                                                               |
| 7  | Ñuk              | hno -d-p; ho-d-hno-d-p-d-p; ho-d-hna-d-p-d-p; co-d-hna-d-p.                                                                                               |
| 8  | Káhka            | hno-d-m; ho-d-hno-d-m-d-m; ho-d-hna-d-m; co-d-hna-d-m.                                                                                                    |
| 9  | Pésuts           | hna-d-p; ha-d-hno -d-p-d-p; ha-d-hna-d -p-d-p; co-d-hno-d-p.                                                                                              |
| 10 | Péñuk            | hna-d-m; ha-d-hno-d-m-d-m; ha-d-hna-d-m-d-m; co-d-hno-d-m.                                                                                                |
| 11 | Kué (0 jik)      | ho;ho-d-hon;ho-d-hna;ho-d-h-od-hno-d-p; ho-d-ho-d-hna-d-p; bo-d-ha-d-hno-d-p; ho-d-ha-d-hno-d-m; ho-d-ho-d-hn a-d-m; ho-ha-d-hno-d-m; ho-d-ha-d-hna -d-m. |
| 12 | Wásak (0<br>nis) | ha; ha-d-hno; ha-d-hna; ha-d-ho-d-hno-d-p; ha-d-ho-d-hno-d-p; ha-d-ha-d-hno-d-p; ha-d-ha-d-hna-d-m; ha-d-ho-d-hno-d-m; ha-d-ha-d-hna-d-m.                 |
| 13 | Niyú             | со                                                                                                                                                        |
| 14 | Ndó              | co-d-ha                                                                                                                                                   |
| 15 | Nukué Miyu       | co-d-ho                                                                                                                                                   |
| 16 | Nson             | ho-d-ho; ha-d-ho; ho-d-ha; ha-d-ha; ho-d-ho-d-hna; ha-d-ha-d-hna; ho-d-ha-d-hna; ho-d-ho-d-hno; ha-d-ho-d-hno; ho-d-ha-d-hno; ha-d-ha-d-hno.              |
| 17 | Iakté            | hno; ho-d-hno-d-p; ho-d-hna-d-p; ho-d-hno-d-m; ho-d-hna-d-m; co-d-hna-d-co.                                                                               |
| 18 | Pesh             | hna; ha-d-hno-d; pha-d-hna-d-p; ha-d-hno-d-m; ha-d-hna-d-m.                                                                                               |
| 19 | Sum              | hno-d-co; co-de-hna; co-d-ha-d-lino-d-p; co-d-ha-d-hna-d-p; co-d-ha-d-hno-d-m; co-d-ha-d-hna-d-m.                                                         |
| 20 | Sub              | hna-d-co; co-d-hno-d-co; co-d-hno; co-d-ho-d-hno-d-p; co-d-ho-d-hna-d-p; co-d-ho-d-hno-d-m; co-d-ho-d-hna-d-m.                                            |

# B. Ego femenino (fig. 2).

| 1 | Nemi   | со                                                                                                             |
|---|--------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2 | Iakté  | Hna; ha-d-hno-d-p; ha-d-hna-d-p; ha-d-hno-d-m; ha-d-hna-d-m; co-d-hno-d-co.                                    |
| 3 | Jish   | Hno; ho-d-hno-d-p; ho-d-hno-d-m; ho-d-hna-d-m.                                                                 |
| 4 | Sub    | hno-d-co; co-d-hna-d-co; co-d-hna; co-d-ha-d-hno-d-p; co-d-ha-d-hna-d-p; co-d-ha-d-hno-d-m; co-d-ha-d-hna-d-m. |
| 5 | Chinás | Hna-d-co; co-d-hno; co-d-ho-d-hno-d-p; co-d-ho-d-hna-d-p; co-d-ho-d-hno-d-m; co-d-ho-d-hna-d-m.                |

Bases para el estudio de la organización social de los páez

Los demás términos de parentesco son comunes para ego masculino y femenino.

#### Observaciones adicionales

Un padre al referirse a sus hijos, de ambos sexos, antepone el posesivo mi (*anji*) al término de parentesco, así:

Anji kué (mi hijo) anji jikuesh (mis hijos).

Anji wásak (mi hija); anji wasakuesh (mis hijas).

Anji nson (mi nieto); anji nsonmuesch (mis nietos).

La madre al referirse a sus hijos, de ambos sexos, antepone el posesivo mi (*uk*) al término de parentesco, así:

Uk kué (mi hijo) uk kuémuesh (mis hijos).

Uk wásak (mi hija) uk wásakuesh (mis hijas).

Uk nson (mi nieto) uk nsonmuesch (mis nietos).

En igual forma los hijos al referirse a sus padres anteponen el posesivo *anji* o *uk*, según que los hablantes sean hombres o mujeres, respectivamente.

Anjí téwesh (mis padres, hablante masculino).

*Uk tewesh* (mis padres, hablante femenino).

Anji ishiwesh (mis abuelos).

Uk ishiwesh (mis abuelos).

Los no parientes designan a los abuelos: nesb wála.

Cuando un hablante es menor que la persona referida y siendo este padre, la forma correcta de mencionarlo es el padre de fulano, así por ejemplo: si nuestro informante Victoriano Piñacué (dieciocho años) quiere referirse a Cerveleón Guagás (55 años) no lo menciona simplemente por su nombre, puesto que es una "grosería", sino que dice el padre de Alfonso (que es su hijo mayor): *Pons nei*, o *Marcelo Nei*, si se refiere al padre de Marcelo. Si el primogénito es muerto diría: *unás nei*, padre del finado. Si el hablante es mayor que el referido puede llamarlo

sencillamente por su nombre, siempre y cuando exista confianza entre los dos, pues de lo contrario, tiene que usar la forma antes mencionada. Así por ejemplo, Vicente Puche, es mayor que Julián Piñacué (padre de nuestro informante) como tiene confianza le dice simplemente *Kilián*; si no la tuviera diría *Vit nei* (padre de Victoriano). En idéntica forma se procede con una mujer mayor que el hablante, ejemplo: *Pons nihi* (madre de Alfonso); *Vit nihi* (Madre de Victoriano) *Unás nihi* (madre del finado).

Si nuestro informante Piñacué quiere expresar este pensamiento: "Cerveleón yo quiero una cosa", debe decir padre de Alfonso yo quiero una cosa (*Pons nei tech yugüe guau wet*). Puede denominarlo simplemente Cerveleón pero lejos de él, y cuando está en medio de gente, no parientes, pero, agrega, esto no es de respeto. Si oyera Cerveleón decir así, se enojaría.

Al referirse a un abuelo, por ejemplo, el de Alfonso, se dirá: *Pons nei*, si el hablante es muy conocido de Alfonso, de lo contrario se dirá: *Lión nei* (padre de Cerveleón), máxime si se está delante del abuelo.

Al referirse al tío paterno de Alfonso, se dirá: Pons niñuk.

Al referirse al tío materno de Alfonso, se dirá: Pons nekáhka.

Al referirse a la tía paterna de Alfonso, se dirá: *Pons nsuts*. Al referirse a la tía materna de Alfonso, se dirá: *Pons nibiñuk* 

#### Relaciones entre parientes

Como hemos visto es general el respeto que deben los menores hacia los mayores. Los patrones de conducta entre abuelos y nietos están regulados por el factor emocional, siendo más o menos afectuosos según el comportamiento entre ambos. Si los abuelos son buenos con sus nietos son acreedores a la consideración y cariño de estos, de lo contrario la actitud es de frío respeto. Si los nietos dicen: "que viejo tan puerco" el abuelo no los quiere.

Se afirma que con los tíos paternos y matemos se observa idénticos patrones de conducta. No se los puede designar únicamente por su nombre. Así, si Victoriano Piñacué llama a su tío por su nombre, este le replica que no tiene consejo, pues debe respetar. "Usted tiene que decir tío", aconseja. La madre lo reprende: "grosero para qué dice así, diga tío". A los tíos mayores de *ego* se les debe mayor respeto que a los tíos menores de este. A los primeros les dará el bendito como a los padres. No se debe hablar de "cosas feas", delante de ellos ni tampoco chancearse con los mismos. Si el tío quiere chancearse con el sobrino, este ríe y no más. A la esposa

del tío también se le llama tía y recibe del sobrino el bendito porque es mayor. No puede chancearse con ella. En el supuesto que enviudara (*echui*) el sobrino no puede casarse con ella porque hay que respetarla. No hemos encontrado datos que pudieran hacer sospechar relaciones avunculares o amistades.

Primos de primer grado, matemos y paternos, se respetan y evitan actitudes agresivas entre ellos. Entre primos varones pueden obsequiarse con los productos de las cosechas, lo que no hacen con las primas, pues ellas viven con sus respectivos esposos.

Los padres de los cónyuges se llaman entre sí compadres (*compale*). No existe diferencia de comportamiento entre ellos, el saludo lo da el que primero ve a su compadre. Relaciones sexuales entre suegro y nuera están prohibidas, lo mismo que entre yerno y suegra. Se dan casos en que los suegros no quieren a su yerno y también en que los suegros no quieren a su nuera.

Siguiendo las pautas generales de conducta, *ego* respeta más a sus cuñados mayores que a los menores. Un hombre no puede cohabitar con la esposa del hermano, se califica de "mucha grosería". El esposo puede cohabitar con la hermana de la esposa, pero se califica de "muy feo". También se mira mal el matrimonio de un hombre con la viuda de su hermano o el de una mujer con el viudo de su hermana. El trato entre concuñados es cordial; "se respetan como si fueran de la misma casa".

Los hermanos y hermanas del esposo se tratan con los hermanos y hermanas de la esposa como compadres. Pueden casarse entre ellos.

Los hijos de los hermanos y hermanas del papá no son nada para los hijos de los hermanos y hermanas de la mamá. No se dicen nada entre ellos.

#### La familia

El grupo social por excelencia, en la cultura páez, es la familia nuclear. Su importancia resalta si se tiene en cuenta que los páez viven diseminados dentro de su ámbito geográfico. Tanto los cronistas, como los curas doctrineros, que se ocuparon de ellos, hacen resaltar esta característica. En 1751, el cura de Tálaga Licenciado Eugenio del Castillo y Orozco, escribía, en su informe rendido al señor don Juan Francisco de Eguizaval, gobernador y capitán general de la ciudad de Popayán y sus provincias,

que por mandado de su Señoría Ilustrísima, el señor don Francisco José de Figueredo y Victoria en el Consejo de su Majestad, obispo actual

de este obispado hice informe al señor gobernador anterior de vuestra Señoría, y representando que desde el año de 1719, que estuve en estas provincias asistiéndole de intérprete al Excmo. don Pedro Felipe García, visitador que fue de ellas y después en el de mil setecientos treinta y uno de lo mismo al Dr. D. Francisco Gómez Constantino supe que los indios de esta provincia avían [sic] sido inclinados a vivir separados en diversas distancias v solo asentarse en algunos bebezones en casas de sus Caciques o Capataces cuando venían de alguna Riria (que llaman Necue) o a celebrar el primer menstruo de la mujer (que llaman Izacó) o por otra causa de vana observancia, y acababa, volverse a separar. Múltiples fueron los esfuerzos de los curas doctrineros y de los gobernantes de la época colonial para "reducirlos a vida sociable", pero la "bárbara naturaleza" de estos naturales hacía infructuosos sus esfuerzos. Y este rasgo cultural se mantiene vigente aún (Bernal Villa 1953: 182). En cada casa, diseminada en las rugosidades del relieve, se aloja una pareja de adultos de sexo opuesto y sus hijos. Es esta familia nuclear la que cuida y mantiene a sus ancianos padres y efectúa el entierro cuando aquellos fenecen; la misma que acaba las fiestas religiosas con la pompa y rigor tradicionales (Bernal Villa 1953: 192); la que defiende los propios intereses del ataque de extraños; la que en tiempos anteriores celebraba la "Riria (que llaman *Necue*) o el primer menstruo de la mujer (que llaman *lzacó*)" y en fin, la que fabrica sus canoas de chicha ("otra causa de vana observancia" que habla del Castillo y Orozco) para efectuar las "bebezones" con todos los que llegan en su demanda. Es esta familia nuclear la que "cuida" a los parientes que llegan, la que brinda hospitalidad al transeúnte indígena y la que muestra un silencio áspero al visitante de la cultura occidental.

A la familia nuclear están asociados primordialmente las funciones de reproducción, la crianza de los niños y la educación de los mismos. De la procreación depende también la importancia de las funciones económicas.

La orientación del instinto sexual es un fin secundario. En efecto, la cultura páez exige de cada individuo, una vez que ha alcanzado la capacidad de procrear, forme una familia. En la parcialidad de Calderas ven en los hijos una bendición de Dios, considerando a los célibes "como violadores de la cruz" (matrimonio); el celibato se condena en la racionalización de que la persona que muere soltera se va al nevado del Huila, considerado por ellos como el infierno. Es excepcional el celibato de una mujer y cuando tal sucede piensan que se convierte en bruja. Algo semejante piensan de algunas viudas. Una mujer, de unos cincuenta años, manifiesta que "el matrimonio es fundamental y obligatorio, pues los abuelos decían que la mujer que no se casa, el diablo le da un perro negro por marido en el infierno".

Otra mujer manifiesta que, a veces, tiene pesar por la muerte de una hija soltera, "porque el diablo le pondría marido".

La cultura considera que es obligación de los padres casar a sus hijas así sean muy jóvenes. Por otra parte, los muchachos aspiran a "levantar su casa, casarse, crear hijos, tener animales, coca en abundancia y caña para su chicha" (Bernal Villa 1953: 183). El incentivo del matrimonio es tener hijos para cuyo fin es menester cerciorarse si la mujer es fecunda. Por eso, la cultura ofrece la herramienta institucional del "amaño", según el cual, el hombre convive por un tiempo con la mujer antes de legalizar el matrimonio. Y de esto nos dan claras y precisas noticias el Licenciado Eugenio del Castillo y Orozco y su hermano el Licenciado Isidro del Castillo y Orozco en sus respectivos informes que rindieron al gobernador y Capitán General arriba mencionado:

[...] que usaban la corruptela de hazer [Sic] por mucho tiempo experiencia de la mujer con quien se avían [Sic] de cassar, y así después de cassada no tenía prole, la dejaban y buscaban otra que fuesse fecunda y que creían se podían cassar con ella si no estaban velados con su propia mujer (como lo quiso ejecutar Manuel Bolza, indio de este pueblo [Tálaga]) y la ejecutó Antonio Cofongo (indio de San Antonio de las Chinas) y que por este avía observado no dividir el cassamiento de las velaciones sino que fuesse tiempo prohibido o instasse sacarlos en mal estado y que este lo celaban haciéndose alto unos a otros y otros a los otros desde el menos indio hasta el principal, testificando un dicho con una mentira general en la qual si alguno discordaba y no seguía la mente del Cacique o Moján de miedo huía a diversas partes; y que otros se huían con las mancebas quando no eran a beneplácito de los padres o parientes de ella, otros de pereza y otros de necesidad.

"Y que huyesen de todos sus vicios y pecados como son: brujerías, borracheras y amancebamientos".

El primero de marzo de 1877, en París, Ezequiel Uricoechea escribía en su introducción al Vocabulario:

El casamiento, en el sentido que lo tomamos hoi, no existía entre los paéces: Vivían vida marital dos personas por algun tiempo i no se perfeccionaba el matrimonio sin que antes hubiera certidumbre de que la mujer era fecunda. Natural es pues, que encontremos entre los paéces, como entre los peruanos, dos verbos (*imi* e *iyó*) que indican respectivamente aceptar hombre la mujer i tomar mujer el hombre. La mujer tenía la obligación de dar de vestir al marido i este la de dar el sustento a la familia (Castillo y Orozco 1877: 14).

Nuestros informantes de Calderas confirman la vigencia de esta costumbre justificándola unos por la necesidad que tiene el presunto esposo de conseguir dinero para pagar los costos del matrimonio, otros para "catear" si la mujer es honrada, trabajadora y fiel; y no faltó quien dijera claramente que esta convivencia matrimonial "es costumbre, pues si la mujer resulta machorra no hay matrimonio". Cuando así sucede, el hombre devuelve la mujer a sus padres, sin que esto implique problema alguno, lo que no sucede cuando están casados por la Iglesia, en cuyo caso ya no es posible la devolución.

Nuestras investigaciones acerca de la frecuencia del "amaño" en familias constituidas de algunas parcialidades de Tierradentro, arrojaron los siguientes resultados:

Calderas: 42 familias (28 % del total aproximado de familias calderunas). El 57,1 % de estas familias practican el amaño; el 42,9 % casaron primero por la Iglesia.

San Andrés: trece familias (6,5 % del total aproximado de familias de San Andrés). El 92,3 % casaron primero por la Iglesia; el 7,7 % practicaron el amaño.

Lame: ocho familias (6,2 % del total aproximado de familias de Lame). El 87,5 % casaron primero por la Iglesia; el 12,5% practicaron el amaño.

Mosoco: 26 familias (10,4 % del total aproximado de familias de Mosoco). El 88,1% siguió la ley católica; el 11,6 %practicó el amaño.

Si bien que los porcentajes correspondientes a las parcialidades de San Andrés y Lame, no reflejan a cabalidad la situación real de la costumbre por lo escaso de los datos, bien puede verse del vigor que goza todavía en Calderas, parcialidad desde luego menos aculturada que las otras. Convencido el hombre de la fertilidad de su cónyuge se legaliza el matrimonio en el altar de la Iglesia católica. Entonces, la cooperación económica de los cónyuges iniciada desde el principio de su vida marital, se estabiliza y cobra fuerza y el matrimonio se constituye como dice un informante en una asociación para "beneficio mutuo de los contrayentes, para servirse del uno al otro, sin que de ninguna manera sea una carga para cualquiera de los dos". El hombre amplía sus rozas para atender "al sustento de la familia", siembre caña de azúcar y coca para obtener chicha y narcótico para realizar mingas, para celebrar fiestas religiosas, para "cuidar" a sus parientes y recrearse con sus amigos; se contrata como peón para adquirir dinero y comprar pañolones para su esposa, lana y telas que la mujer convertirá en camisas para sí, para su esposo y sus hijos y pantalones para estos últimos, comienza a construir su casa, si es que no la tiene, en el lote que le ha asignado su padre, para dar un hogar a su familia. La mujer, por su parte administra los productos que le entrega el esposo, teje la ruana y kuetand-yaha (jigra de mambe) para el esposo y los hijos, prepara los alimentos, cría gallinas y cerdos y cuida de sus menores de tres años.

De esta suerte entre los páez matrimonio, familia, tierra y casa forman una unidad íntima, indisoluble y explica en parte el fenómeno arriba mencionado de la renuencia a vivir agrupados en pueblos o ciudades.

Básicamente la residencia de la familia nuclear es patrilocalneolocal. Cuando el hombre, acompañado de su séquito, va a solicitar a su futura cónyuge, y después de llenadas determinadas formalidades, los presuntos suegros se la entregan, se la lleva a vivir a casa de sus padres (cuando no ha construido la propia). En ella establece un cuarto aparte con su cocina para cocinar, cuero de res para dormir, espacio para guardar sus provisiones, sus utensilios de cocina y herramientas de trabajo. Los nuevos esposos son independientes de sus respectivos padres. El hombre ayuda a trabajar a sus suegros y la mujer a los de ella, pero en ningún caso constituye una obligación para ambos. Cuando soltero el hombre trabaja para atender a sus propias necesidades y para coadyuvar al sostenimiento de la economía paterna; casado ya, trabaja para sostener a su familia.

El hombre escoge su esposa dentro de la parcialidad, si bien que puede casarse con mujeres de otras parcialidades. Pero ni hombres ni mujeres pueden casarse con personas de la cultura occidental ("blancos"). En Calderas se dio el caso de un posible matrimonio entre un indígena y un "blanco". El cabildo cortó de plano esta posibilidad obligando a casar a la indígena con un miembro de la parcialidad. Si es el hombre quien pretende casarse con una "blanca" debe abandonar el lugar. Consideran que al entrar los "blancos" a la comunidad, se apropian irremediablemente de sus tierras.

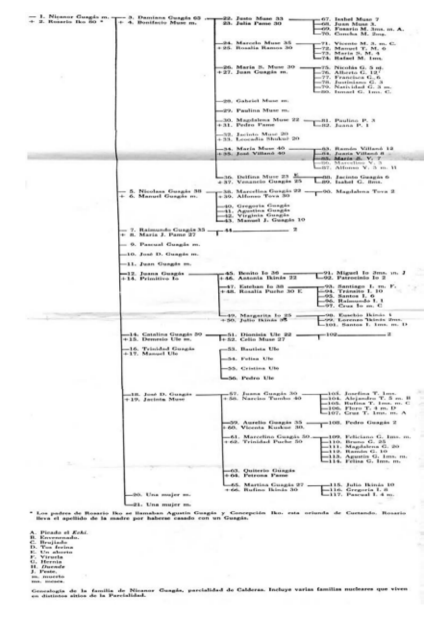
La escogencia de cónyuges dentro de las parcialidades está determinada por las leyes del incesto. Son incestuosas las uniones entre padres e hijos y hermanos y hermanas reales y están severamente prohibidas. También se condenan, aunque no están proscritas, las relaciones entre primos de primer grado de ambas líneas y las de tíos y sobrinas. Respecto a las relaciones entre primos manifiestan que quienes las tuvieren no pueden pasar el Páramo (Guanacas, Delicias, Moras) porque se los come el tigre. Sin embargo, agregan, que nada les sucedería si tales uniones se verifican sin preludio, risas, ni chanzas.

En la determinación de los cónyuges existe un rasgo cultural muy singular. Un hombre no escoge su futura cónyuge entre mujeres que llevan su propio apellido. Así, pues, un *muse* no escoge a una *muse* por esposa, así sea que esta viva en otra parcialidad. Consideran que entre ellos pueden existir relaciones de parentesco. Casos en que un esposo y una esposa lleven el mismo apellido son muy raros y cuando tal sucede el esposo procura presentar a la esposa con el apellido de la madre de esta. El caso pudimos observarlo desprevenidamente en un bautizo de una niña efectuado en la iglesia de Inzá. Por razones elementales ocultamos los nombres de los verdaderos padres y suponemos que el padre se llama Manuel *Kiguasú* y

la madre María Kiguasú. Para sentar la partida de bautismo de la niña el sacerdote preguntó por el nombre de los padres, "Manuel Kiguasú" repuso el padre de la niña, pero al ser inquirido por el nombre de su esposa no dijo llamarse María Kiguasú, como en realidad se llamaba por ser hija legítima de un Kiguasú, sino María Vitechi, apellido heredado de la madre de esta. El caso tiene más importancia si se tiene en cuenta que el supuesto Manuel Kiguasú es un mestizo que vive entre los "blancos" v comercia con ellos. El mismo caso lo encontramos en el cuadro genealógico de la familia de Nicanor Guagás, de la parcialidad de Calderas. Rosario Iko, viuda de Nicanor Guagás lleva el apellido de la madre, oriunda de la parcialidad de Cuetando, y no el del padre Agustín Guagás, siendo hija legítima. Bien que en el mismo cuadro Nicolasa Guagás, no oculta su apellido al mencionar el de su finado esposo, Manuel José Guagás, matrimonio autorizado por la Iglesia, pues, Nicolasa dice ser sobrina de su esposo. El nombre de la familia nuclear, es decir, el apellido se trasmite por la línea paterna. La mujer lo conserva por toda la vida pero no lo trasmite a sus hijos. Un hijo de esta únicamente lleva el apellido del padre. Según un informante de Calderas, un hombre respeta a los tíos y tías paternos, del mismo modo que a los tíos maternos, pero a la tía materna no, porque "no es bien pariente... es mujer y no es hombre... a los hombres (mayores) hay que respetar lo mismo que a las viejitas" y generalizando aclara: "de los tíos se respeta más a los hombres que a las mujeres y más a los tíos paternos que maternos". Si bien que los términos para designar a los tíos de ego hacen diferencia de sexo y especifican la línea a la cual pertenecen, ego considera más estrecho el parentesco delos tíos y tías paternos que maternos, y, que los tíos llaman hijos a los hijos de los hermanos, no existe un claro concepto, entre los páez actuales de tíos paralelos y tíos cruzados, y, consecuencialmente, entre primos paralelos y primos cruzados. Ego masculino llama lakté a los primos paternos y maternos, pesh a las primas paternas y maternas, equiparándolos con sus propios hermanos y hermanas y ego femenino denomina lakté a las primas paternas y maternas, jish a los primos paternos y maternos, equiparándolos también con sus propias hermanas y hermanos. Pero lógicamente debió existir tal distinción a juzgar por la conducta observada en la escogencia de los cónyuges y en el respeto que ego tributa a sus tíos, siendo más acentuado para los paternos que los maternos, y mucho más aún para los varones. Eugenio del Castillo y Orozco corrobora nuestros argumentos. En su vocabulario dice que a la suegra se le denomina con el mismo término que se designa a la hermana del padre (pezoz) y al suegro con el mismo término con que se designa al hermano de la madre (cacca). Esto quiere decir que en el siglo XVIII el parentesco político especificaba la procedencia de los cónyuges evidenciándose claramente el matrimonio entre primos cruzados.

Todos estos rasgos nos hacen pensar que posiblemente existieron clanes patrilineales exogámicos manifiestos ahora en algunos tipos de conducta estereotipada. Cabe advertir, no obstante, que los apellidos páez de ahora, eran todavía nombres propios en el siglo XVIII, elegí dos caprichosamente por la madre y no trasmisibles a los descendientes (Castillo y Orozco 1877: 75). La

adopción de apellidos y su heredabilidad por línea paterna es obra de la labor doctrinera de los misioneros católicos y la asimilación e integración en la cultura páez debió haberse efectuado de conformidad con algunos aspectos de índole sociológica existentes anteriormente. La misma monogamia actual de los páez parece ser el resultado de una fuerte influencia cristiana católica, pues en tiempos precolombinos eran polígamos (Hernández de Alba 1946: 948).



La suprema autoridad de la familia nuclear descansa en el padre; cuando falta este, en la mujer, y, no existiendo ambos, en el más inteligente del grupo. El marido manda, la mujer solo pregunta. La mujer está siempre bajo el control del hombre: el papá, el hermano, el esposo. No tiene libertad de movimiento. Sobre las mujeres huérfanas tiene derecho el cabildo, el cual, inclusive, las hace casar. Una de nuestras informantes de Calderas era huérfana de padre y se había criado en Avirama en compañía de su padrastro; siendo mayor la solicitó un avirameño para matrimonio, pero el cabildo de Calderas impidió el enlace, pues la regresó a la parcialidad, la hizo amanecer una noche en la casa del cabildo y al día siguiente la obligaron a casarse con un mozo de catorce años a quien no conocía. Como opusiese resistencia, la azotaron, amonestándola al tiempo, que si no lo hacía, en la otra vida se casaría con un perro negro. "Sin otra solución tuve que casarme, reflexiona la informante, pues las leyes eran así. El cabildo busca esposo a las huérfanas (guaiches). Cualquier mocito podía pedir al cabildo una huérfana para esposa y este se la concedía".

El marido puede castigar a la mujer. Pudimos observar el caso de un indígena calderuno que con lágrimas en los ojos solicitaba la ayuda del sacerdote para recuperar a su esposa que lo había abandonado porque aquél le había propinado unos planazos con el machete alcanzándola a lesionar. El quejumbroso esposo aclaraba que no había sido gran cosa el maltrato propinado a su mujer y en cambio le había costado doce pesos, dando a entender con esto el valor pagado al cura al celebrar las nupcias. Castigan a la mujer cuando al regresar del trabajo la encuentran borracha y sin alimentos preparados para comer. Así mismo, la vapulan o le dan de puños en los casos de infidelidad. Se exige absoluta fidelidad de ambos esposos y las transgresiones de esta norma parecen ser poco frecuentes.

Los que se presentan los dirime el cabildo, tal como lo pudimos observar en Mosoco, donde un esposo, por sugerencia de su propia madre, acusó a su esposa de infidelidad. El cabildo se trasladó en pleno a la casa del demandante para establecer responsabilidad en presencia de los interesados. Según un informante de Calderas cuando un hombre casado tiene un hijo en una mujer soltera, la esposa de aquél se querella ante el cabildo. Si este la encuentra responsable la castiga con azotes y autoriza a la querellante para que le corte el cabello a su rival. El hijo habido en esta forma, dice el informante, su muere con la peste. Casos de infidelidad del esposo provoca muchas veces reacciones tremendas de la esposa llegando hasta el caso de liquidar en forma bárbara e inmisericorde a su rival, como aconteció en San Andrés donde una mujer por celos prácticamente descuartizó el cuerpo de otra y cuyo juicio penal se falló en la ciudad de Popayán no hace muchos meses.

Si una esposa infiel concibe un hijo de un hombre racialmente blanco, sin que el esposo se entere, este lo considera como su hijo, así sea que herede las características de su progenitor. Únicamente observa: "¿por qué salen mis hijos así?" La esposa le contesta: "No sé; será echi o pijao". En general los matrimonios

son bien constituidos y estables a pesar de que pueden surgir tensiones entre esposos. El divorcio es desconocido entre los páez. Extinción de matrimonios por separación o abandono de uno de los cónyuges son raros. En Calderas cuentan con los dedos de la mano los casos en que el hombre haya abandonado a su mujer. "Esto es muy feo en una persona, no debe ser así", comenta una mujer. Los casos en que una mujer abandona al marido son mucho más raros todavía, siendo criticados acremente cuando se presentan.

La madre tiene la obligación de alimentar y cuidar a sus hijos hasta que estén en capacidad de abandonar la casa. Labor que la cumple, verdaderamente con cariño y esmero. Los hijos lactan hasta los dos años y aún hasta los tres, lapso en el cual no los abandonan en ningún momento. Los mecen en su seno o en la hamaca y los portan en sus espaldas, atendiéndolos con solicitud cada vez que lloran. El padre se ocupa de sus hijos varones desde el momento en que han logrado el dominio completo de la bipedestación, sin que por ellos deje de ser cariñoso con sus hijas. Entonces empieza a llevar a sus hijos a todas partes.

En las fiestas religiosas los sientan a su lado, participan de la conversación de los mayores, de la comida y bebida siendo servidos en la misma forma que los mayores. En Calderas y en San Andrés hemos tenido oportunidad de observar menores de cinco años trastabillar bajo los efectos de la chicha y el aguardiente. En esta edad, cuando empiezan a participar en la vida económica del grupo familiar, el padre les enseña a mambear. Esta labor de endoculturación la cumple el padre a conciencia.

No hemos encontrado casos de hijos adoptivos. Cuando mueren ambos padres los niños quedan en la casa del pariente más cercano.

La conducta de los hijos para con los padres es la de un profundo respeto. Sin embargo, en Calderas presenciamos la agresión verbal y de hecho (con machete) de un hijo (veintitrés años) casado hacia sus padres y el caso se apaciguó cuando el padre logró desarmar al agresor.

Los hermanos y hermanas se respetan. Evitan la agresión y cuando pequeños juegan juntos. Los hermanos menores saludan a los mayores y cuando estos se casan reciben el bendito arrodillados de aquellos. Entre los hermanos varones se participan de los frutos de las cosechas, así como también se ayudan mutuamente en las arduas labores agrícolas. Según un informante el hombre quiere más a sus hermanos varones que a sus hermanas, porque estas al casarse abandonan la casa. No obstante, demuestran afecto en el comportamiento de ambos sexos. Las relaciones entre hermanas y la mamá son estrechas, pues conviven juntas, bajo el mismo techo y compenetradas en la realización de un mismo oficio. Las mayores ayudan a criar a los hermanos

menores. Estos designan como *táta* y *máma* al hermano mayor y la hermana mayor, nominación que abandonan cuando han alcanzado la mayor edad. En casos de riña de uno de los hermanos los otros salen en su ayuda y cobran venganza si alguno ha sido agredido, pero esto no es la obligación. Riñas entre hermanos pueden suscitarse por el reparto de tierras. La mayor parte de las veces el cabildo zanja estas diferencias.

Las relaciones de familias unidas entre sí por lazos de sangre son estrechas. Se visitan frecuentemente, recibiendo trato esmerado. Las mingas se realizan más fácilmente entre hermanos que "disimulan la pobreza". En las fiestas religiosas se respaldan mutuamente y en los encuentros ocasionales procuran beber y comer juntos.

#### Referencias citadas

Archivo nacional de Bogotá

Cartas de contrabando. Tomo XIV: Fols. 228, 229, 230.

Bernal Villa, Segundo

1953 La fiesta de San Juan en Calderas. Tierradentro. *Revista Colombiana de Folklore*, (12): 177-221.

1954 Economía de los páez. *Revista Colombiana de Antropología*, 3: 291-367. Castillo y Orozco, Eugenio del

1877 Vocabulario páez-castellano. Catecismo, nociones gramaticales i dos pláticas. Paris: Maisonneuve.

Hernández de Alba, Gregorio

1946 *The highland tribes of southern Colombia*. Handbook of South American Indiana. Vol. 2. Washington.