# FACULTAD LATINOAMERICANA DE CIENCIAS SOCIALES SEDE ECUADOR PROGRAMA DE ANTROPOLOGÍA CONVOCATORIA 2008-2010

### TESIS PARA OBTENER EL TÍTULO DE MAESTRÍA EN ANTROPOLOGIA VISUAL Y DOCUMENTAL ETNOGRÁFICO

LO CONTEMPORÁNEO Y LO POPULAR: PRÁCTICAS ARTÍSTICAS DE APROPIACIÓN EN QUITO 1990 - 2009

MANUEL KINGMAN GOETSCHEL

**AGOSTO 2011** 

# FACULTAD LATINOAMERICANA DE CIENCIAS SOCIALES SEDE ECUADOR PROGRAMA DE ANTROPOLOGÍA CONVOCATORIA 2008-2010

## TESIS PARA OBTENER EL TÍTULO DE MAESTRÍA EN ANTROPOLOGIA VISUAL Y DOCUMENTAL ETNOGRÁFICO

LO CONTEMPORÁNEO Y LO POPULAR: PRÁCTICAS ARTÍSTICAS DE APROPIACIÓN EN QUITO 1990 - 2009

MANUEL KINGMAN GOETSCHEL

ASESOR DE TESIS: MARÍA FERNANDA CARTAGENA LECTORES/AS: XAVIER ANDRADE, ANA RODRÍGUEZ

**AGOSTO 2011** 

### ÍNDICE

| RESUMEN                                                                        | 5   |
|--------------------------------------------------------------------------------|-----|
| INTRODUCCION                                                                   | 6   |
| CAPITULO I                                                                     |     |
| Marco Teórico                                                                  | 13  |
| Cultura popular                                                                | 13  |
| Antropología y cultura popular                                                 | 17  |
| La puesta en escena de lo popular                                              | 22  |
| Arte y antropología                                                            | 26  |
| CAPITULO 2                                                                     |     |
| Arte Contemporáneo y Cultura Popular En América Latina                         |     |
| Algunas nociones en juego                                                      | 37  |
| Arte contemporáneo y pensamiento crítico                                       | 43  |
| Arte contemporáneo en Latinoamérica: estrategias de apropiación                | 51  |
| Arte contemporáneo y cultura popular en la región andina: dos estudios de caso | 55  |
| Popular de Lujo                                                                | 56  |
| Micromuseo                                                                     | 65  |
| CAPITULO III                                                                   |     |
| Procesos del arte contemporáneo en Quito                                       | 78  |
| Arte Moderno y Cultura Popular                                                 | 80  |
| Emergencia del arte contemporáneo en los 90.                                   | 93  |
| Espacios para el arte contemporáneo                                            | 95  |
| Procesos                                                                       | 100 |
| Afirmación y crisis del arte contemporáneo: Tránsito de los 90's al 2000       | 106 |
| Partir desde cero o el surgimiento de Iniciativas independientes               | 111 |
| Al –zurich como plataforma ¿otro lugar de lo popular?                          | 121 |
| CAPITULO IV                                                                    |     |
| Estudios de Caso                                                               | 125 |
| Alta y baja cultura                                                            | 129 |
| La apropiación estética de lo lumpen –marginal                                 | 137 |
| Acercamiento dialógico a lo marginal                                           | 143 |
| Tensionando los limites de la representación: El caso de MEC POP               | 147 |
| Cultura popular y nación                                                       | 152 |
| Lo público y lo privado                                                        | 156 |
| Lo cotidiano como locus de resistencia                                         | 161 |
| Memoria popular                                                                | 171 |
| CONCLUSIONES                                                                   | 181 |

| En torno al concepto de cultura popular                                  | 186 |
|--------------------------------------------------------------------------|-----|
| La diferencia cultural                                                   | 189 |
| Arte contemporáneo y cultura popular:                                    |     |
| de la apropiación estética de los objetos a la relación con los sujetos. | 190 |
| Arte y antropología                                                      | 193 |
| Posicionamiento crítico en el arte contemporáneo                         | 195 |
| ¿El arte contemporáneo se relaciona o depende de la cultura popular?     | 196 |
| Aportes y recomendaciones de investigación                               | 197 |
| BIBLIOGRAFIA                                                             | 199 |

#### RESUMEN

Esta tesis trata sobre la relación entre arte contemporáneo y cultura popular en Quito en un período que va de 1990 a 2009. De acuerdo a los casos de estudio analizados esta correspondencia se da a través de diversas estrategias creativas y primordialmente desde el arte contemporáneo hacia la cultura popular.

Para abordar este fenómeno la tesis ha sido dividida en cuatro capítulos. En el primero hay un abordaje teórico al concepto de cultura popular, buscando las definiciones más operativas para este estudio. También hay un acercamiento a la relación entre arte y antropología, pues por un lado estas prácticas artísticas se nutren de la Antropología y por otro son susceptibles de ser analizables por esta disciplina.

En el segundo capítulo se emprende un necesario abordaje de conceptos claves en la teoría latinoamericana como son: hibridación y mestizaje. Para visibilizar el debate se emprende una revisión de dos volúmenes de teoría artística latinoamericana, en estas publicaciones se visualiza la diversidad de acercamientos que las practicas artísticas latinoamericanas han tenido hacia la cultura popular. Para finalizar este capítulo se analiza a dos plataformas regionales vinculadas de manera constante con la cultura popular como son *Popular de Lujo y Micromuseo*.

El tercer capítulo ubica los procesos de afirmación de un campo del arte contemporáneo a mediados de los noventa, la crisis del mercado y la institución arte a fines de los 90, así como la posterior emergencia de prácticas artísticas dialógicas y relacionales a partir de la consolidación de el proyecto de arte urbano *al-zurich*.

En el cuarto y último capítulo se realizan estudios de caso, se analizan propuestas artísticas que se relacionan de diversas maneras con la cultura popular, analizándose las distintas resignificaciones de los artistas. Aunque cada práctica artística es portadora de conceptos y modos de operar que le son intrínsecos, hay ciertas características presentes en las propuestas que permiten establecer cortes temporales. A mediados de los noventa hay una preponderancia de prácticas artísticas que se apropian y resignifican los contenidos visuales, textuales y sonoros de la cultura popular para introducirlos en el circuito del arte contemporáneo. A fines de la década y comienzos del 2000 comienzan a darse prácticas que se acercan al espacio público. Desde el 2003 -a partir del surgimiento de la plataforma *alzurich*- se comienzan a generar prácticas artísticas que dialogan y se relacionan con mayor profundidad con las realidades concretas de la cultura popular.

#### INTRODUCCIÓN

En esta tesis se aborda la relación entre arte contemporáneo y cultura popular. Para esto se consideran propuestas artísticas circunscritas al período de 1990 a 2009. Aunque se toma como estudio de caso la producción artística contemporánea realizada en Quito se incorpora una perspectiva comparativa -tanto con el arte moderno como con el arte latinoamericano- esto permitirá ubicar las diferencias entre diferentes tipos de producción y distintos contextos. Partimos de que en el periodo elegido se dio un tipo de acercamiento a la cultura popular orientado a la recreación y resignificación de sus elementos críticos, distinto al que caracterizó a la modernidad artística. Como veremos más adelante, se movilizaron nuevos conceptos y surgieron nuevas formas de entender el arte en relación al contexto local y translocal; estas condiciones posibilitaron una multiplicidad y heterogeneidad de acercamientos a la cultura popular, antes supeditados a la representación (principalmente la pictórica).

El período que nos concierne coincide con complejos procesos de emergencia, consolidación y crisis del arte contemporáneo en el Ecuador. Esta etapa, que abarca veinte años, no se encuentra reflejada en ninguna publicación compilatoria que dé cuenta de las problemáticas y temas artísticos ni menos aún de los debates generados a partir de las propuestas. Esta situación conllevó un problema metodológico para esta tesis. Ante la falta de estudios y los limitados archivos se hizo necesaria una reconstrucción testimonial de los procesos sucedidos en la escena artística del período, con el fin de generar una periodización o cronología histórica relaciona con el tema que nos atañe, esto es la relación entre arte contemporáneo y cultura popular. Metodologicamente se trabajó a partir de la revisión de fuentes bibliográficas impresas y virtuales (catálogos, revistas páginas web) y sobre todo a través de la realización de entrevistas a profundidad a informantes calificados, tales como artistas contemporaneos y gestores culturales, el criterio de selección se basó en una revisión de sus prácticas artísticas, en ese sentido, se privilegió las propuestas relacionadas con la cultura popular.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> La información para desarrollar este aspecto se ha encontrado en algunos catálogos de exhibiciones y en las vivencias de los informantes.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Un aporte clave para esta tesis fue la cronología de episodios artísticos realizada por María Fernanda Cartagena (2009)

Ahora bien, a más de interrogarnos de cómo se dio la presencia de la cultura popular en el arte contemporáneo quiteño, hay que preguntarse ¿Qué está en juego en esa incorporación de la cultura popular por parte de los artistas contemporáneos? ¿Qué tipo de discusiones se ha planteado el arte contemporáneo en su relación con la cultura popular y como esto repercutido dentro del sistema arte como fuera de él? pero también ¿Cuáles fueron los aportes de la cultura popular para un enriquecimiento del arte contemporáneo en el plano estético-discursivo? Se hace necesario indagar en las maneras cómo los artistas contemporáneos quiteños resignificaron y resemantizaron la cultura popular, y profundizar en sus objetivos (conscientes o no), así como en las intencionalidades presentes en la incorporación de códigos y referentes, visualidades y prácticas de la cultura popular en las propuestas artísticas.

En el primer capítulo analizo la "cultura popular" como un término históricamente complejo cuyos orígenes se remontan a los procesos de constitución de las naciones, adquiriendo distintos significados en diversos momentos y contextos históricos. En esta tesis se hace un uso de cultura popular como un objeto práctico y teórico, complementado y desarrollado gracias a los aportes de sus críticos, que interpretan al término como una construcción de la academia, como algo que no existe fuera de las formas en cómo se lo representa y se lo concibe pero al hacerlo así contribuyen a la actualización del concepto.

Si hablamos de un giro en la relación entre arte y cultura popular en el periodo que nos concierne, cabe anotar que este cambio no tiene que ver solo con la producción artística sino con transformaciones en el propio ámbito de la vida y la cultura popular. Si tomamos en cuenta el período que va desde los 20 a los 50, veremos como el arte moderno se vinculaba con una cultura local y con características tradicionales aparentemente definidas<sup>3</sup>. En los últimos años el arte contemporáneo se ha relacionado con una cultura popular en movimiento, híbrida y con intersecciones con lo global. Las sociedades latinoamericanas se han urbanizado y el conjunto de poblaciones han entrado en una dinámica urbana, en la que las oposiciones entre ciudad y campo, local y global, han perdido significado. Ya a fines de los ochenta García Canclini ubicaba un desvanecimiento de las diferencias entre lo culto y lo popular, en el sentido de que no es

\_

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Aunque esto mismo constituye una ficción como muestran las críticas recientes a la antropología cultural. Como se expondrá en el primer capítulo Johannes Fabian utiliza la noción de cultura popular para distanciarse de la visión de cultura presente en la Antropología.

posible ser culto conociendo solamente un repertorio de "obras maestras ni popular por la adscripción de sentido a objetos y prácticas culturales de una comunidad estable" (1989: 283). Pero además y como veremos más adelante, en la actualidad lo popular no se define por un repertorio fijo, ni está relacionado con identidades estables, se da dentro de un campo de fuerzas y de disputas, como las que se relacionan con lo público y el espacio público o con las formas de representación de imágenes.

Hay ciertos debates de la teoría cultural latinoamericana que son claves para entender las especificidades de la discusión sobre cultura popular. En el contexto latinoamericano los años noventa suponen repensar la producción cultural en su conjunto desde la diferencia cultural. Esto incluye tanto lo social como las diferencias geográficas, sexuales, étnicas, de género, etc. Si en la teoría social de los años sesenta y setenta estaba instalada la teoría de la dependencia (Subercaceaux 1994: 27), a partir de los noventa viene a discutirse el dependentismo: esto es la noción de que existen modelos que la periferia copia y reproduce acríticamente por la dominación del centro. Las ideas de apropiación, así como la reactualización de la noción de antropofagia (Oswald de Andrade 1924) y las nociones de transculturación, hibridación y mestizaje son discutidas en el auge del postmodernismo latinoamericano para entender los procesos culturales específicos de la modernidad periférica en Latinoamérica. Estos planteamientos permiten una revisión de lo popular como algo circunscrito a lo identitario-nacional o como una esencia perteneciente a un determinado grupo social. Como se verá más adelante estos planteamientos son pensados tanto en la teoría antropológica y de los estudios culturales como en la producción artística. Se piensa la apropiación de lo occidental como un proceso activo que resemantiza los contenidos e incluso como la construcción de otras alternativas al proyecto de modernidad occidental y que encuentran en la producción artística estrechamente relacionada con la vida social uno de sus referentes. Igualmente, se ponen en cuestión los proyectos evolucionistas de la modernidad, el desarrollo y el progreso, la colonialidad en sus múltiples facetas incluyendo sus efectos en el mercado de arte.

El debate se da entre concebir la localización geográfica de Latinoamérica como una articulación política coherente con una cultura popular con dinámicas propias y entendida como resguardo de identidad y, por otro lado, en pensar que hay una

heterogeneidad de culturas y procesos sociales en movimiento que no pueden ser reducidos a la localización geográfica, ni a una noción estática de lo popular , marcado por tintes localistas.

En el primer capítulo también se abordará la noción de arte contemporáneo, entendiendo a la contemporaneidad artística como un cambio de paradigma en los modos de producción y legitimación del arte. Partimos de que hay una narrativa sobre el arte contemporáneo localizada a nivel euro-norteamericano que no necesariamente coincide con la realidad local, un contexto –que como lo veremos más adelante- se ha desenvuelto de una manera precaria si se piensa en términos de producción y de oportunidades, pero al mismo tiempo de forma creativa e innovadora.

Es en un contexto de cambios como los señalados donde se quiere discutir el tipo de aproximación del arte hacia lo popular. Esta relación no ses privativo del Ecuador, sucede a nivel latinoamericano; paradójicamente esta correspondencia con lo popular y su subsecuente puesta en escena en el ámbito global es discutida en la teoría artistica como una auto-exotización. El debate actual también ve a la presencia de lo local en lo global como una forma de diferenciación de lo específico latinoamericano, como una "diferencia situada" (Richard 2009: 24) contenedora de una posición geopolítica en medio del proceso de constitución de paradigmas artísticos mundializados.

En el segundo capítulo se situaran los debates latinoamericanos sobre cultura popular y arte contemporáneo durante el periodo contemplado en esta tesis. Entre otras referencias se recurrirá a la curaduría *Políticas de la Diferencia* (2001), la cual es un medio de constatar tanto los posicionamientos teóricos de la década de los noventa, como la variedad y calidad de las propuestas artísticas en su acercamiento a lo popular y las conceptualizaciones que a partir de estas obras se generaron en el terreno de la teoría artística. En este capítulo también se tomará como estudios de caso dos plataformas que han tenido acercamientos y relaciones constantes con la cultura popular en el contexto andino, se trata de *Popular de Lujo* (Colombia) y *Micromuseo* (Perú). Estos proyectos

\_

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Para Nelly Richard (2009: 28) la institución arte recoge la diversidad como un valor de mercado, se da una explotación de los códigos locales y una auto exotización por parte de los artistas. Para una crítica a la auto exotización basada en un estudio de caso mexicano puede verse el artículo Contra el Arte Farsante de Jose Felipe Coria y Miguel Angel Da Vila publicado en la Revista Replicante. http://revistareplicante.com/artes/arte/contra-el-arte-farsante/

desarrollados en la década del 2000, son ejemplos de un modo distinto de relacionamiento con la cultura popular mediados por la incorporación de nuevas tecnologías, herramientas que han posibilitado el establecimiento de plataformas independientes a partir de las cuales se han desarrollado una considerable cantidad de proyectos y reflexiones críticas. Como lo veremos más adelante, estos proyectos logran ir más allá del ámbito del internet, realizando inserciones en el ámbito de los museos o reflexiones críticas en las que se ven confrontado el estatuto arte por medio de la irrupción de lo popular. <sup>5</sup> Con relación al tema de esta tesis, las propuestas nombradas anteriormente permiten, por un lado, evidenciar la presencia del debate en torno a la cultura popular en el ámbito artístico latinoamericano y, por otro, ubicar el lugar político (que en estas propuestas) esta toma de postura supone.

El tercer capítulo está enfocado al estudio de la escena artística en Quito en la década de 1990. Para esto se tomará en cuenta los espacios de visibilización (galerias, museos), los procesos colectivos de producción, reflexión y gestión del arte y los discursos implícitos en las propuestas artísticas. El análisis tenderá a mostrar el funcionamiento de la escena artística contemporánea. En esta etapa se dieron procesos de emergencia, hubieron intentos concretos por articular un campo del arte contemporáneo (Bourdieu 1997) así como momentos de crisis provocados por cuestiones extra artísticas. <sup>6</sup> La propuesta de la tesis es que en los noventa se da un giro en la producción visual así como en las temáticas y estrategias de abordaje de los temas y que uno de los giros visibles, en este sentido, es un acercamiento a la cultura popular marcadamente diferente al que se dió en la modernidad artística. Este acercamiento ya no se orientaría tanto a una representación y una construcción identitaria del otro como a la apropiación de

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Si tradicionalmente la recopilación y clasificación de la cultura popular desde una visión folklórica ha construido de manera distante a la otredad cultural, qué sucede con "la puesta en escena" (Canclini 1989) de la visualidad popular en el Internet; quizás los acercamientos críticos que eran válidos en décadas pasadas ya no son aplicables a estas plataformas que como lo veremos en el segundo capítulo han contribuido a una ampliación del campo artístico, incorporando en el ámbito del arte contemporáneo y del diseño profesional a la producción visual popular.

È El análisis de Bourdieu está enfocado en la creación de un campo autónomo a fines del siglo XIX en Paris. En nuestro contexto el establecimiento de un campo autónomo del arte data de los 60 con la modernización de las instituciones artísticas, así como el mercado y las facultades de arte. Sin embargo, me parece útil el concepto de campo del arte, para entender el proceso de consolidación de un campo artístico contemporáneo a mediados de los 90 considerando que se daba una cierta oposición a la institucionalidad.

prácticas y códigos visuales, gestuales y orales, con el fin, entre otros aspectos, de introducir elementos desestabilizadores en el sistema del arte. En la década del 2000 se da un proceso de crisis y fragmentación del campo artístico y también un desdibujamiento de los espacios convencionales de producción y circulación del arte que provoca el acercamiento de muchos artistas y colectivos a la cultura popular que se expresó en propuestas orientadas a reflexionar en torno al arte y su relación con el espacio social.

Los acercamientos ubicados anteriormente son perspectivas generales que sirven como un punto de partida para el análisis. Cada propuesta artística posee sus propias estrategias visuales, poéticas y discursivas que dan como resultado distintas maneras de acercase a lo popular, ya sea por medio de la representación, de la inserción en el espacio público o de manera dialógica, etc. En definitiva, hay que partir de que hay una heterogeneidad de discursos presentes en cada práctica.

El capítulo cuarto se enfocará en casos de estudio que han sido seleccionados para aprehender la heterogeneidad de acercamientos artísticos a la cultura popular. Más que un seguimiento de las trayectorias de determinados artistas, se ha realizado una selección de propuestas artísticas relevantes para esta tesis. Los criterios de selección han estado dados por el grado de relación de las prácticas artísticas con la cultura popular. Y aunque se han incluido artistas con trayectoria también se han incorporado artistas emergentes; se ha buscado privilegiar el dialogo entre las propuestas realizando un análisis de los conceptos y estrategias de cada propuesta para reflexionar también de manera comparativa.

Hay otros elementos que serán transversales al análisis de las obras y tienen que ver con la reflexión en torno a los marcos institucionales del arte. Para ubicar a la institución arte y su relación con las prácticas artísticas también será importante la ubicación de los contextos históricos. Es en este análisis donde juega un papel importante no solo la sociología del arte (en la línea de Bourdieu) sino también la antropología. Marcus y Myers (1995) plantean la idea de realizar una antropología del arte que haga etnografía sobre los mundos del arte (artistas, teóricos, textos, prensa, exposiciones). Los autores apelan a un análisis antropológico que no se quede solamente en el análisis del objeto, sino que también evidencie la forma en que fue producido, es decir a un enfoque que no tome en cuenta al arte de manera autónoma y auto referencial

sino como una actividad que está inmersa en un campo de fuerzas, y por lo tanto atravesada por relaciones de poder. La antropología aportará también por el acercamiento que como disciplina ha tenido hacia la cultura popular. Si el arte se ha acercado a la cultura popular por medio de la apropiación y la resignificación de sus elementos a través de la representación, para la antropología la cultura popular ha sido, por un lado, un lugar para la investigación etnográfica y, por otro, un concepto que ha llevado – como lo veremos más adelante - a profundas discusiones teóricas (Fabian 1998, Hall 1984, et al).

<sup>7</sup> Como veremos en el cuarto capítulo, en el arte contemporáneo esta es solo una de las posibilidades de acercamiento a lo popular.

#### **CAPITULO I**

#### Cultura Popular

Al hablar de cultura popular nos estamos refiriendo a una problemática compleja, sujeta a variadas interpretaciones de acuerdo a distintos contextos discursivos a lo largo del tiempo. La noción de cultura popular ha sido usada tanto por los modernizadores como por folcloristas, antropólogos y artistas, pero con sentidos distintos: nunca se ha llegado a un acuerdo definitivo (Salman 1996: 3). Esa gran cantidad de discusiones, conceptualizaciones y reflexiones que están tras del término podría constituir un riesgo analítico para este estudio, sin embargo, considero que sigue siendo útil para discutir las relaciones entre arte, contextos sociales y todo el repertorio de visualidades y sonoridades que se encuentran en el ámbito de lo cotidiano y en el espacio de lo subalterno.

Es necesario partir de que la cultura popular es una construcción históricamente situada, un término controversial cuyo génesis como noción tiene uno de sus puntos de partida en la Europa del siglo XVIII (Burke 1984: 78 -84). Estuvo relacionado en sus inicios con ideologías excluyentes que veían a lo popular como una negatividad que hay que controlar por el riesgo de un desbordamiento. Paralelamente, y como la cara reversa de la misma moneda esta concepción de lo popular también fue parte de una visión objetivada de la cultura campesina que al mismo tiempo se encontraba romantizada y anclada en una valoración de las tradiciones. En ese entonces lo contrario a la cultura popular era la cultura erudita o cultura de elite; esta separación también estaba dada por una separación entre alta y baja cultura relacionada con un proceso de distanciamiento entre la cultura de las cortes (lo refinado) y los plebeyos (lo bárbaro, lo popular). Es en un proceso histórico que la cultura cortesana se diferencia de lo popular, así como de las formas culturales anteriores por medio del aprendizaje de hábitos civilizados que la separaría y distinguiría de la barbarie (Elias 1986). Norbert Elias habla de un cambio en las estructuras de la sensibilidad, provocado por una serie de constricciones y orientados a crear formas culturales diferenciadas de acuerdo a una escala civilizatoria. Esta separación binaria entre lo culto y lo popular ha persistido a lo largo del tiempo y como mantiene Ticio Escobar (2008), ha sido uno de los presupuestos por medio de los cuales se crearía siglos después el concepto de arte moderno – como equivalente a lo refinado y

como sinónimo de lo culto.

Antes de profundizar sobre los acercamientos al concepto de cultura popular que serán de mayor utilidad para esta tesis, hay que abordar de manera sucinta algunos de los acercamientos realizados desde distintas disciplinas. Desde los años 60 la Historia, la Sociología, la Antropología han impugnado la clasificación de la cultura entre lo elevado y lo popular (Mukerji y Chudson 1991: 2 – 8). Así en la década del 60, la Historia se planteó hacer un trabajo desde abajo, tratando de producir narrativas de los modos de vida de las clases populares a partir de otras fuentes documentales y testimoniales, en oposición a las historias patrias concebidas desde las élites. (Son particularmente importantes en este sentido los trabajos de E.P. Thompson, Eric Hosbwan, Carlo Ginsburg, así como los estudios de Flores Galindo, John Murra, Frank Salomon, Andrés Guerrero, Rossana Barragán, Marisol de la Cadena entre otros estudiosos de América Latina). La Sociología ha tenido una temprana atención a la cultura popular urbana como sujeto de estudio, las distintas vertientes de la escuela de Chigago (Park, Wirth, Goffman), estudiaron la vida diaria de la gente; en sus investigaciones se consideró la dinámica urbana y las problemáticas que se comenzaban a visibilizar en las grandes ciudades. Estudios sobre las familias, la vida en las escuelas, la prostitución, los salones de baile, la prensa y los consumos populares de la prensa, son desarrollados por la Escuela de Chicago. De igual manera son importantes los aportes de Bourdieu, ya que no solo permite analizar las formas de constitución del capital cultural y sus relaciones con otras formas de capital, sino ubicar las disputas estéticas y culturales dentro de campos de fuerzas específicos. En su libro La Distinción Bourdieu estudia las relaciones entre el gusto y las dinámicas de distinción y diferenciación y entre las clases. Igualmente significativa en términos analíticos es su noción de habitus como un sistema incorporado de percepciones y representaciones propias de una clase o un grupo social. No hay que perder de vista, sin embargo, que si bien nociones como las de habitus y la de campo, de Bourdieu, nos ayudan a entender las mediaciones culturales puede ser asumida de modo estático, impidiéndonos ver los intercambios culturales entre las clases.

Estudios sociológicos como los de Di Maggio, en cambio, apuntan a que una

\_

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ver al respecto Mukerji y Chudson 1991 y el libro *Exploración de la Ciudad* de Ulf Hannerz (1987).

distinción radical entre lo alto y lo bajo no puede ser sostenida, ya que en la actualidad aspectos de la alta cultura son reconvertidos a la cultura popular y viceversa. (Citado por Muke rji y Chudson 1991: 35) En este punto, cabe analizar la entrada a la cultura popular desde la Antropología. Hay que recordar que a diferencia de la Sociología, que se concentra en el estudio de las problemáticas de las sociedades occidentales desde una perspectiva más bien global, la Antropología nace como una ciencia para estudiar a las sociedades basadas en lo que en los estudios clásicos se dio en llamar formas de sociabilidad primarias. Esto explica en parte el poco interés que tradicionalmente ha tenido la práctica antropológica más tradicional en el entendimiento de las formas culturales populares contemporáneas o en la influencia que los mass media o la urbanización han tenido en las culturas (Mujkerji y Chudson 1991: 18). La Antropología cultural clásica ha tratado de entender otros puntos de vista del mundo a los hegemónicos, buscar otras miradas a las del capitalismo occidental y -al menos como intención- hacerlo desde los propios términos de los pueblos investigados. Estos esfuerzos muchas veces han sido infructuosos, otras veces han conllevado hacia una mirada primitivista de lo no occidental. En todo caso, el acercamiento antropológico a la cultura permitió desafiar las nociones evolucionistas y discutir las ideas presentes en la Ilustración que veían al camino marcado por Europa como el verdadero y poseedor de un valor universal (Crehan 2002: 45). Dentro del relativismo cultural, la principal función de la antropología ha sido la de entender las formas de vida tradicionales, es decir las culturas llamadas "primitivas" (Mujkerji y Chudson1991: 98) como todos delimitados que podían ser entendidos a través del estudio de sus propias tradiciones culturales y de alguna manera aisladas de los contextos políticos mundiales (Crehan 2002: 54). Para Mujkerji y Chudson es el estructuralismo de Levi Strauss el que comienza a afectar el entendimiento de la práctica antropológica como una disciplina enfocada al estudio de culturas auto-contenidas. Al introducir a la lengua como una parte estructurada y estructurante de la cultura desafía la idea de que las culturas son totalidades puras, para Levi Strauss todas las culturas pueden ser comparables en tanto son poseedoras de sistemas de lenguajes que dan orden a la experiencia de los individuos y los proveen de los significados para generar formas culturales complejas (Idem: 18). Clifford Geertz comprende a la cultura no solo como el reflejo de lo social sino también como la

producción activa de significados (Idem: 21), las manifestaciones culturales pueden leerse como un texto que no representa de manera homogenea a una determinada cultura sino que mas bien puede ser leído de maneras diversas por los miembros de esa cultura, su definición de cultura mas popularizada entiende al hombre como inmerso en redes de significación que él mismo ha tejido. Pero la cultura o los sistemas culturales también representan un texto a ser interpretado por el antropólogo, esta distinción plantea un giro de sentido, el llamado giro interpretativo, ya que lo producido por la ciencia antropológica no es una verdad absoluta sino una interpretación generada por un autor a partir de una descripción densa y profunda de las interacciones sociales sucedidas en ella (Mukerji y Chudson 1991: 22) (Geertz 1992).

Se debe recordar que tanto el estructuralismo como la teoría de la interpretación han sido parte de una constante reflexión crítica en el campo de la antropología, en la que tanto sus aspectos teóricos así como sus métodos de investigación han sido desafiados por comentarios críticos, estas discusiones son las que han encaminado su desarrollo como disciplina. Para el antropólogo Johannes Fabian, aprehender a la cultura popular desde la antropología solo ha sido posible una vez que se ha ido más allá de las restricciones teóricas (del funcionalismo, el marxismo, el estructuralismo, etc) (1998: 17) La antropología posmoderna ha desafiado el entendimiento de las culturas como totalidades cerradas, por ejemplo, James Clifford (1986) ha ubicado la invención del otro presente en la etnografía, se hace necesario repensar la propia práctica antropológica como una construcción de las culturas mediada por el texto, según el autor la etnografía trata de la invención y no solo de la representación de la cultura ya que la etnografía como herramienta de conocimiento y "autoridad" etnográfica se encuentra situada entre poderosos sistemas de significación. El postmodernismo también criticó la preferencia de la disciplina en la búsqueda de prácticas culturales puras, así como su fijación en el estudio del otro primitivo y abrió la perspectiva para la investigación sobre la cultura popular contemporánea, antes dominio exclusivo de la sociología.

#### Antropología y Cultura Popular

Me concentraré en las contribuciones al debate sobre la cultura popular en la antropología tomando como referente a Johannes Fabian y particularmente su libro *Moments of Freedom, Anthropology and Popular Culture*. Para este antropólogo, que desarrolló la mayor parte de sus investigaciones en África, la noción de cultura popular es legítima para conceptualizar ciertos tipos de praxis humana que el concepto de cultura por si solo tiende a ignorar o a desaparecer (Fabian 1998: 1). Qué es lo no puede captar el concepto de cultura en su sentido antropológico? Para Fabian el modelo culturalista ignora lo que sucede con la cultura cuando está no puede ser analizable como una totalidad pura; si en las reflexiones disciplinarias hay una fascinación con la cultura estable entonces la teoría resultante no es capaz de captar lo que no entra en esos parámetros argumenta Fabian (1998: 4). La posición de Fabian con respecto a la cultura popular nos lleva a mirarla como un hecho histórico y contemporáneo a la ciencia que la estudia: la antropología (Ídem: 31).

Para el autor, lo popular es una mezcla heterogénea de tradición y modernidad, sin embargo, tanto la tradición como la modernidad son parte de la misma temporalidad. En este sentido tendríamos que apartarnos de su percepción como lo tradicional o como lo adscripto al pasado, tampoco es de utilidad mirar a la presencia de elementos provenientes desde la globalidad como un factor contaminante o amenaza para la cultura popular. Por el contrario, distintos elementos vienen a convivir en un mismo tiempo, como parte de transformaciones culturales que se dan en procesos históricos concretos (Ídem 73 -74). Parafraseando a Fabian: el estudio de la cultura popular debe inscribirse en la búsqueda de la libertad y de la creatividad, como una condición de sobrevivencia y de reconocimiento, en situaciones que desde la mirada de la teoría cultural solo pueden ser vistas como demasiado precarias como para sostener otra cosa que no sean imitaciones, aproximaciones o caricaturas de la cultura (Ídem: 74).

Al hablar de libertad, Johannes Fabian está pensando en las expresiones creativas populares en centros urbanos de Zaire. Sus estudios muestran cómo en el contexto de una

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> En el libro Moments of Freedom: Anthropology and Popular Culture Fabian teoriza sobre la cultura popular a partir de su experiencia etnográfica con artistas populares en Zaire.

sociedad postcolonial, con una historia de explotación y fuertes exclusiones sociales, se desarrollan expresiones culturales importantes que ponen en cuestión y se oponen al poder colonial y postcolonial. Si los estudios antropológicos clásicos ubicaban lo popular en espacios territoriales delimitados, Fabian argumenta que no se lo puede captar en lugares o espacios sino en los momentos de creación o de negación, que es cuando se encuentra energetizada, es decir en los "momentos de libertad" (Ídem: 133). 10

Ahora bien, un acercamiento a la cultura popular necesariamente tiene que alejarse de su esencialización y romantización, y si bien es cierto lo popular debe captarse en "los momentos de libertad", no ha de perderse de vista que igualmente está atravesado por manifestaciones de racismo, machismo, esencialismo, las cuales no pueden celebrarse acríticamente. (Mukerji and Schudson 1991: 35)

Aunque aparentemente algunos aspectos del debate podrían haber sido superados por la Antropología más reciente, en realidad, cuando pensamos en el campo del arte no es así ya que este se encuentra atravesado por un campo de legitimaciones y reconocimientos en el que las representaciones de lo popular en exposiciones y espacios como los de los museos se ven manipulados, de manera consciente pero sobre todo inconsciente (como parte de un habitus clasificatorio). Las prácticas sociales y simbólicas de la cultura popular, son por lo general colocadas en un ámbito precario, existiendo una tendencia naturalizada a aprehenderlas como folklore, o como algo en proceso de desaparición y fragmentación, de lo que hay que dar cuenta o de lo que hay que informarse para producir "arte".

En el campo de la Antropología y de los estudios culturales ha sido superada la mirada a la cultura popular como un ámbito separado de la cultura de elite, folklorizada y colocada como una entidad perteneciente a la tradición y opuesta a la modernidad. Para autores como Hall (1984), y, Rowe y Schelling (1993), hay dos nociones clásicas de lo popular de las cuales es necesario separarse. La primera está dada por mirar los procesos culturales y sociales desde una perspectiva nostálgica que se concentra en las amenazas y

\_

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Muchas veces el arte contemporáneo se apropia, se nutre y se relaciona de esos momentos de energización. En muchos casos ,el arte contemporáneo es capaz de incidir en el contexto y articular un "momento de libertad" (Fabian: 133), eso tiene que analizarse en cada una de las propuestas artísticas.

contaminaciones que representa la industrialización. La segunda noción se relaciona, en cambio, con pensar a la cultura popular como algo producido por los mass media y en control de la clase dominante, esta apreciación ve a la cultura popular como una amenaza para la libertad y autodeterminación de la gente.<sup>11</sup>

Como manifiestan Rowe y Schelling (1993) la cultura popular tiene límites cambiantes y en ese sentido es útil una movilidad de los términos y conceptos con los que se la caracteriza; para estos autores los conceptos de conversión, resignificación y resemantización son apropiados para tratar el tema de la cultura popular (1993: 26). Estos conceptos también son idóneos para ubicar cómo el arte contemporáneo transforma, resignifica y resemantiza lo popular. Las prácticas estéticas contribuyen a promover la liberación de binarios, normativas y hegemonías culturales, pero también puede constituirse en un espacio utilitario de apropiación a la vez que deslegitimador de las culturas subalternas.<sup>12</sup>

Siguiendo a Stuart Hall (1984) hay que pensar que no hay ninguna «cultura popular» autónoma, auténtica y completa que esté fuera del campo de fuerza de las relaciones de poder cultural y dominación. En ese sentido hay que introducir la noción de hegemonía propuesta por Gramsci.

Cuando Johannes Fabian reflexiona qué la fuerza de la cultura popular radica en ser un proceso en curso, en el que el poder es constantemente negado y reestablecido (Fabian 1998:133) podemos palpar de manera implícito el concepto de hegemonía. Este concepto ve en la articulación de sentido común y dominación algo que no es solo impuesto desde arriba, sino que es producto de luchas culturales, en donde dominación y resistencia que se van articulando y re-articulando históricamente. La hegemonía no se da por la imposición violenta de una clase, sino por medio de la sutil generación de

\_

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Esta concepción de la cultura popular como sinónimo de la cultura de masas, así como su comprensión como amenaza para la libertad humana, estuvo presente en la Escuela de Frankfurt y especificamente en el trabajo de Horkheimer y Adorno (1988).

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> La complejidad de un proceso de este tipo se pudo visibilizar en la valiosa exposición *Políticas de la Memoria en el Ecuador Bicentenario*, en la que al mismo tiempo que se crítico el colonialismo interno y la visión oficial de la Historia, se corrió el peligro de esencializar la Historia, así como las luchas y resistencias populares del Ecuador en la primera mitad del siglo XX. La exhibición se expuso en el Museo de la Ciudad de agosto de 2009 a enero de 2010, fue realizada por un equipo de FLACSO.

consensos -que aunque pretenden representar a la mayoría – son promulgados desde los grupos dominantes, mientras que el consentimiento de los dominados está implícito en esta relación (Crehan 202:182) Pero lo más interesante de la concepción de hegemonía es que hace posible la reversión de lo dominante por medio de la generación de espacios de lucha contrahegemónicos. En ese sentido hegemonía es un término fluido que lo que hace es nombrar las relaciones de poder que sustentan las desigualdades; de ahí que para entender cómo el poder es producido y reproducido sea necesario dirigir la mirada a contextos específicos (Idem: 101). La noción de hegemonía también ha sido utilizada por los estudios culturales británicos. Stuart Hall (1984) y Raymond Williams (1997) han aportado en utilizar esta concepción para repensar la cultura popular (Traube 1996: 133). Así, cultura popular en los términos de Stuart Hall (1984) se relaciona directamente con la lucha cultural de los sectores subalternos frente a la dominación. La relación entre subordinados y dominantes, Hall la mira como un aspecto dialéctico, en el sentido de que:

...hay una lucha continua irregular y desigual, por parte de la cultura dominante, cuyo propósito es desorganizar y reorganizar constantemente la cultura popular; encerrar y confinar sus definiciones y formas dentro de una gama más completa de formas dominantes. Hay puntos de resistencia; hay también momentos de inhibición. Esta es la dialéctica de la lucha cultural. (Hall 1984: 5)

Si en esta tesis se argumenta que la cultura popular tiene influjo sobre parte de los artistas contemporáneos latinoamericanos, quienes se nutren de su heterogeneidad de expresiones, habría que discutir en qué sentido es válida la afirmación de Hall de que la cultura popular se identifica solamente con la lucha cultural. Hay que pensar, por ejemplo, qué sucede cuando la cultura popular no se encuentra en momentos abiertos de lucha ¿Se está reorganizando para continuar la lucha o está aletargada por la influencia de los medios masivos, pierde sentido y significado por no mostrarse abiertamente política? Me pregunto si esas acciones cultuales únicamente se articulan a partir de una reacción o enfrentamiento contra la cultura dominante. <sup>14</sup> Creo que entres los sectores subalternos se

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Kate Crehan, estudiosa de Gramsci, enfatiza sobre la utilidad del concepto para debatir el concepto de cultura desde el punto de vista antropológico e introducir el tema de la inequidad y las relaciones de poder. Para la autora representa una forma de actualizar y volver a utilizar a la categoria clase en la discusión sobre la cultura (Idem: 189).

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Como se evidenciará en las propuestas artísticas que se analizarán en el capítulo cuarto son

desarrollan prácticas sociales que no necesariamente se muestran políticas pero que muestran todo su potencial liberador a partir de momentos como la fiesta o la representación ritual como muestra Frank Salomón en La Yumbada (1992). Afirmar que espacios de socialización como una cancha de fútbol o los balnearios populares tienen un carácter de resistencia es un ejercicio forzado, pero negar la riqueza cultural de estos espacios por no tener como un componente central la lucha cultural lleva a un reduccionismo. Stedman Jones (1983) ha mostrado como los momentos de activación de la culturas popular en Inglaterra no coincidieron necesariamente con los momentos de activación política, o por lo menos con lo que se entiende por política.

Lo que acontece en muchos momentos, en América Latina y los Andes puede relacionarse con las nociones de *carnaval*, de *la risa*, de *lo grotesco* y del *lenguaje de la plaza pública* desarrolladas por el filósofo ruso Bajtin (2003). La estética de la plaza pública está presente en las fiestas populares que incluso en el contexto actual y en medio de su resemantización, mantiene su politicidad. Me refiero a rituales como la Yumbada o el Inti Raymi, o a la presencia de personajes como los osos, los payasos, los diablo-huma. Pero también en la vida cotidiana y más allá de estos momentos significativos, se dan situaciones de socialización y consolidación de lazos, así como de expresión del goce y de una estética, como los balnearios llenos de gente en los domingos, los mercados y ferias públicas en los que el comercio callejero trata de ganarle el pulso a los malls y a las restricciones municipales. Se trata de un sin número de sitios y situaciones en los que (en palabras de Fabian) lo popular se energetiza y se llena de sentido, pero sin duda esto se ve potenciado en la fiesta, el ritual así como en las formas creativas de activación de la multitud.

Bajtin abordó la obra literaria de Rabelais y dio cuenta de cómo en el carnaval medieval y en la plaza pública se articulaba un lenguaje que incluía a la risa y al cuerpo grotesco que revertía las categorías de lo alto y lo bajo y planteaban en si una resistencia y una contestación ante la dominación mediada por la seriedad de la cultura oficial. Es posible que la obra de Bajtin tenga limitaciones en cuanto a una cierta romantización de la potencialidad transgresora de lo popular, sin embargo abre el camino para un

muchos las manifestaciones de la cultura popular que alimentan al arte contemporáneo y estas expresiones no necesariamente se generan en contraposición a las élites.

pensamiento desde abajo, desde los sujetos subalternos (Burke 2008). Una de las críticas que se le hace a Bajtin radica en pensar que la cultura de la plaza pública estaría afuera de la cultura oficial y en contraposición a ella (Bajtin 2003). Stallybrass y White (1986) critican la localización al margen de la cultura popular debatiendo que la plaza pública es un lugar de intersección entre lo alto y lo bajo y que atraviesa tanto lo económico como lo político. Para estos autores la resistencia y la oposición que la cultura popular puede hacer a la oficialidad no es una cualidad predeterminada, es más bien algo que se activa bajo circunstancias específicas, por ejemplo, en los intentos de control de las manifestaciones populares (Idem: 16). Por esto las políticas del carnaval no pueden entenderse sin un acercamiento analítico a las coyunturas históricas específicas (Idem: 16). Stallybras y White también resaltan el carácter reaccionario que la cultura popular puede tener en determinados momentos, aliándose al poder para atacar a los débiles (Ídem: 18). Ponen como ejemplo de esta situación a la quema de las brujas. Por esa misma línea de pensamiento. De acuerdo a Fabian, mirar las condiciones históricas concretas en las que se desarrolla la cultura popular implica concebirla fuera de oposiciones binarias entre dominados y dominantes (1998: 41). Para el autor, tenemos que asumir que la cultura popular es multiforme, y tiene sus formas específicas dependiendo de las maneras en las que se articule el poder al que debe resistir o acomodarse.

Lo que interesa para esta tesis es visibilizar como es apropiado y resignicado el lenguaje de la plaza pública en el arte contemporáneo, donde, como veremos más adelante se han desarrollado una diversidad de estrategias , algunas de las cuales se relacionan con el espacio público, pero en el sentido transgresor de espíritu de la plaza pública al que hace referencia Bajtin.

#### La puesta en escena de la cultura popular

La producción textual sobre cultura popular es considerable y las interpretaciones sobre este concepto han ido variando a través del tiempo. Bourdieu (1988) ha mostrado como el sentido del gusto se construye históricamente y de manera diferenciada, a través de e actividades, consumos y percepciones aprendidas y reproducidas como *habitus*. Como una categoría construida, la distinción opera entre las clases sociales como una forma de

diferenciación dada no solo por factores económicos sino por gustos, hábitos y consumos culturales que distinguen a una clase de otra. James Clifford (2001) plantea que los procesos selectivos de recolección de la cultura material no occidental han generado sistemas de arte -cultura, estos sistemas clasifican y ordenan los objetos, asignándoles valores científicos, culturales o estéticos (Ídem: 265). Las categorías de arte y cultura, o la asignación del valor artístico o cultural a un objeto no son inmutables, sino más bien intercambiables. Como lo evidencia Clifford, los objetos africanos pasaron de ser fetiches aprehendidos como rarezas, a objetos de interés etnográfico, para luego ser considerados "obras de arte" altamente valoradas en el mercado. ¿Pero cómo se asigna el valor a un objeto? ¿De qué depende que una pieza pase a ser parte de un sistema de recolección y no de otro? ¿Cómo se da la mutación de un sistema a otro? Para Clifford:

El sistema clasifica objetos y les asigna el valor relativo. Establece los "contextos" a los que pertenecen propiamente y entre los que circulan. [hay movimientos del sistema que] seleccionan artefactos de méritos y rareza perdurable, cuyo valor normalmente está avalado por un estatus cultural que se "desvanece" o por mecanismos de selección y asignación de precios del mercado del arte (Ídem 265 – 266).

El museo etnográfico y el museo de bellas artes han sido los lugares de acumulación de los objetos de la otredad no occidental. Lo paradójico para Clifford es que a partir de objetos seleccionados y exhibidos bajo una determinada narrativa se ha pretendido representar la totalidad de una cultura. Antes que James Clifford (2001), el antropólogo y crítico de arte paraguayo Ticio Escobar (2008 – 1986) nos recordaba que lo artístico no es una cualidad intrínseca de un determinado objeto sino que depende de la ubicación que se le otorga en determinadas circunstancias socioculturales (2008:50). Si Clifford reflexiona en torno a los sistemas de arte y cultura como medios de asignación de valor a los objetos, Ticio Escobar está interesado en pensar sobre cómo operan en Latinoamérica las distinciones entre lo popular y lo culto. Mientras Clifford ubica dos sistemas que aprecian a los objetos no occidentales desde una perspectiva artística o etnográfica, Escobar se concentra en develar sobre cómo operan ciertas categorías producidas en la teoría artística (el arte) y en la teoría social (el pueblo) y en evidenciar su carácter problemático- para el autor estas categorías tienen que ser discutidas- para reflexionar

sobre la cultura material popular (o como Escobar prefiere nombrar: el arte popular). 15

El análisis de Escobar es interesante como un intento de pensar la producción simbólica desde Latinoamérica, en ese sentido, el autor se pregunta sobre la validez y vigencia de trasladar nociones de occidente a nuestros contextos, en su pensamiento hay una búsqueda por entender el arte popular paraguayo – fuertemente ligado a lo ritualdesde otra perspectiva a la impuesta por la teoría artística occidental. Escobar es de la opinión de que si se piensa al arte popular teniendo como parámetro de comparación los valores artísticos de occidente se lo termina colocando en un estatuto de arte menor o "como algo venido a menos"; a través de esa mirada como balanza valorativa el arte popular carecería de la figura de un genio artista, no tendría autonomía artística ni originalidad.<sup>16</sup>

No se puede olvidar que las nociones dominantes de lo popular son construidas y tienden a mirarlo como anclado en el pasado e ingenuo, produciendo objetos no contemporáneos al nuestro. Escobar traslada las ideas (para el autor mitos) que dan trascendencia al arte occidental, ubicando que muchas de las características del arte moderno están también presentes en el arte popular. Al contrario de esa visión, su aproximación defiende la cualidad reflexiva histórica y contemporánea del arte popular, y observa que en mucha de la producción indígena coincide lo estético y lo poético. (Escobar 2008: 71)

Para esta tesis la noción de sistemas de arte y cultura es importante porque visibiliza un campo diferenciado desde el cual se realiza la apropiación de la cultura popular. Sin embargo, a diferencia de los casos estudiados por Clifford (2001) o por Bourdieu que muestran un sistema de arte y cultura consolidado y relacionado con un mercado del arte boyante, el caso del sistema de arte y cultura ecuatoriano muestra lo contrario, una institucionalidad limitada y un deficiente mercado del arte contemporáneo. Esto no significa que el concepto de Clifford no sea de utilidad, tiene que ser adaptado

.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Ticio Escobar opta por llamar a la producción simbólica de la cultura popular como arte popular, ya que a pesar de que lo artístico y lo popular son términos construidos en occidente para asignar valores a las distintas producciones culturales, sin la utilización de los mismos se dificulta la comprensión de las producciones simbólicas populares (Escobar 2008).

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> La discusión a estos mitos del arte occidental se puede encontrar en la teoría artística estadounidense a través del pensamiento de Rosalind Krauss (1986), Craig Owens (1994) y Hal Foster (1996), entre otros.

para mirar la configuración del sistema de arte y cultura local, un sistema el arte contemporáneo, que como veremos más adelante, en la década del noventa (y para el caso de Quito) se desarrolló en contraposición a una noción moderna del arte y en los 2000 se caracterizó por la emergencia de acotadas iniciativas independientes surgidas como respuesta a la crisis de la institución arte.<sup>17</sup> A diferencia del tráfico institucional y mercantil planteado por Clifford en los procesos artísticos occidentales, en el caso de Quito y específicamente en las prácticas artísticas contemporáneas planteadas en esta tesis se trata más bien de la movilización de ciertos contenidos de la cultura popular hacia el mundo del arte (o viceversa) a través de propuestas artísticas independientes.

En la discusión de Escobar se da una impugnación de carácter político al estatuto privilegiado del "arte", su reflexión es interesante para el caso que nos ocupa porque permite ubicar como por medio de estrategias de resignificación, la cultura popular se convierte en un componente crítico de la institucionalidad artística y del estatuto elevado del arte. A nivel regional esta toma de postura está presente en la propuesta de *Micromuseo* (ver capítulo 2) una plataforma curatorial que mezcla y revuelve de manera ex profesa visualidades populares y eruditas.<sup>18</sup>

Hay un concepto que permite entender la construcción de lo popular por parte de la intelectualidad. Canclini lo llama *puesta en escena de lo popular*, esto es la interpretación y puesta en circulación de contenidos de la cultura popular en el ámbito intelectual o artístico. El antropólogo muestra como desde el siglo XVIII ha habido un acercamiento folklorista a la cultura popular. Este enfoque de investigación fue trasladado por los intelectuales latinoamericanos como una forma de aprehender lo popular como lo tradicional, como lo anclado en el pasado (1990: 193 - 200). Canclini critica frontalmente estos acercamientos argumentando que son incompatibles con la realidad y el estado actual de las ciencias sociales (200). Ahora se piensa que las culturas populares "se han desarrollado transformándose" (Ídem). Para el autor no se trata de: "conservar y rescatar

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Aunque un estudio de las carácteristicas del sistema arte no sea el objetivo central de esta tesis, reconocer la precariedad del sistema de arte y cultura en Quito permite entender de mejor manera los procesos artísticos locales.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Tanto conceptualmente como políticamente, para Micromuseo es clave el aporte de Ticio Escobar. Escobar fue durante muchos años director del Museo del Barro en Paraguay, este museo ha sido importante para repensar la valoración desigual entre el arte "erudito" y el arte popular. Para ver información sobre el Museo del Barro ver ensayo de Ticio Escobar al respecto: http://www.micromuseo.org.pe/lecturas/tescobar.html

tradiciones supuestamente inalteradas. Se trata de preguntarnos cómo se están transformando, cómo interactúan con las fuerzas de la modernidad." (1990: 203)

Los estudios de cultura popular tienen que tener en cuenta los cruces culturales acaecidos a partir de la globalización, considerando que provocan una "reestructuración radical de los vínculos entre lo tradicional y lo moderno, lo popular y lo culto, lo local y lo extranjero" (Canclini 1990: 223). El planteamiento de Canclini es que se desdibujan las fronteras entre lo culto y lo popular a través de la incorporación de lo masivo. Así la globalización conlleva a que se tiendan a difuminar los consumos, productos antes asignados a la esfera de la alta cultura son traspasadas a cultura popular y viceversa. El autor ubica que en la época actual la artesanía también se nutre de referentes globales (Ídem: 226) por lo tanto, pensar un acercamiento que localice a lo popular solo en lo rural o en lo tradicional ya no tiene sentido. Actualmente hay que relativizar estos planteamientos ya que la incorporación al consumo no coloca necesariamente al conjunto de la población en condiciones de igualdad tanto en términos sociales como culturales. Aunque se hayan generalizado los consumos, las formas como se los incorpora, procesa y resignifica, varían de una clase a otra.

#### Arte y Antropología

Los antropólogos Marcus y Myers (1995: 6) sostienen que ha habido una relación histórica de contacto entre estos dos campos, la relación y similitud se ha evidenciado a través de un posicionamiento crítico frente a la modernidad occidental por medio de la representación y construcción de lo primitivo. El tropo de lo primitivo sirvió para imaginar comunidades cohesionadas, con una relación directa con la naturaleza, que al ser diferentes a occidente servían para artistas y antropólogos como medio para criticar la razón occidental. Para los autores, lo problemático es que en esta operación se consideraba a los otros -primitivos no occidentales- como seres sin historia viviendo en un presente sin tiempo (Ídem: 18). Marcus y Myers plantean que en la actualidad el otro no occidental (construido como primitivo) también tiene acceso a lo moderno, en ese sentido el invocar a otra cultura es localizarla en un tiempo y en un espacio

contemporáneo al de occidente<sup>19</sup>, para los autores una mirada al otro necesariamente tiene que darse como parte del mundo actual en vez de cómo un espejo o una alternativa a lo occidental.

Esta aproximación desafía el tropo de la diferencia (Ídem: 19) y para el caso del presente estudio brinda entradas de análisis para entender la relación entre arte contemporáneo y cultura popular donde se produce una apropiación desde un lugar erudito <sup>20</sup>

Una entrada para ver la relación entre el arte, la antropología y la otredad podría ser desde una mirada homogénea, considerar a todas las apropiaciones o correspondencias con la otredad a través de una perspectiva colonialista, en la que un ente colonial desde su lugar de enunciación construye a la otredad. Aunque ciertamente la alerta crítica tiene que estar presente para reflexionar sobre los discursos y construcciones en torno a lo Otro, no se puede colocar a todas las aproximaciones en el mismo saco. Entre el evolucionismo cultural que aprehendía a las culturas para legitimar el discurso de lo occidental como superior y el relativismo cultural o el surrealismo etnográfico (Clifford 2001) que se acercaba a la otredad para buscar modos alternos de pensar el mundo a los de occidente hay diferencias de forma y de contenido. Como veremos en el capítulo cuarto la incorporación del otro en las propuestas artísticas contemporáneas permite vislumbrar varios matices y preguntas sobre las implicaciones políticas y éticas en torno a esta relación.

Los anteriores debates son parte de una serie de problemáticas que deben ser tomadas en cuenta para analizar la relación entre arte contemporáneo y cultura popular. En esta sección se abordarán las discusiones teóricas en torno a la relación entre arte contemporáneo y antropología. ¿Pero qué entendemos por arte contemporáneo? Para el

<sup>22</sup> La reflexión sobre el tiempo que hace Johannes Fabian es clave para criticar la construcción occidental de la no contemporaneidad del otro. (Fabian 1997) Para un análisis más detallado sobre el tema ver el estudio de Fabian *Time and the other* (1983), en este texto se discute la construcción antropológica de la temporalidad del "otro" como distinta a la de occidente.

<sup>23</sup> En el arte contemporáneo está presente el riesgo de que el otro popular sea representado por el arte de una manera exótica – similar a la representación primitivista del arte moderna. Las características específicas de esta relación así como las problemáticas relacionadas con la apropiación tienen que analizarse en cada propuesta.

filósofo Arthur Danto desde los años 60 (con el pop art) se ha dado un cambio de paradigma de lo artístico, un giro del arte de lo estético hacia lo filosófico (2002: 15-17), esto es, un desplazamiento hacia un tipo de producción encaminada a través de una elaboración conceptual y con un sentido crítico. Siguiendo a Rosalind Krauss<sup>22</sup> el arte contemporáneo respondería a una ampliación del campo artístico; desde este giro dado en los años 60 las aproximaciones del arte no se rigen solo por desafíos estilísticos, sino que se ven orientadas hacia reflexiones sobre el entorno social, la politización de las prácticas artísticas, las críticas a la institución arte así como las derivas metafóricas, igualmente relevantes para la producción artística. Estos procesos de carácter conceptual y de instalación de un sentido crítico se han expresado en una ampliación de las posibilidades de expresión para el arte. Estos procesos de carácter conceptual y de instalación de un sentido crítico se han expresado en una ampliación de las posibilidades de expresión para el arte. Estos procesos de carácter conceptual y de instalación de un sentido crítico se han expresado en una ampliación de las posibilidades de expresión para el arte. An este campo ampliado de lo artístico, se provoca en Latinoamérica la relación del arte contemporáneo con la cultura popular, al mismo tiempo esta configuración del arte contemporáneo y la ampliación del campo artístico está relacionado con las determinante histórico-contextuales, por lo tanto tiene sus especificidades geopolíticas.

El Arte como la Antropología se han acercado a la diferencia cultural en un proceso que se ha dado a lo largo de todo el siglo XX (Schneider 2006: 29). Para entender el acercamiento del arte contemporáneo hacia la antropología Clifford utiliza la noción de "campo expandido de lo etnográfico", (2003: 30 y ss). En la historia de la disciplina, la antropología cultural se presentaba como el método etnográfico más idóneo para acercarse al otro, pero también habían otros modos de concebir lo etnográfico que incluían al arte dentro de sus prácticas investigativas, así la exploración del surrealismo

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Si bien es cierto el relato de Danto no expresa lo sucedido en los contextos periféricos en los que la contemporaneidad en el arte parece surgir sobre todo de su vinculación con una ´política y una politicidad de nuevo tipo, su entrada es clave para comprender lo que en la actualidad se entiende como contemporaneidad artística.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Rosalind Krauss (1986: 1) hablaba del campo ampliado de la escultura para pensar en prácticas que iban más allá de los medios tradicionales de la producción de un objeto y se escapaban del presupuesto de que el arte era una labor asignada al artista genio, creador que aportaba al mundo con obras de arte de valor universal y trascendencia.

con obras de arte de valor universal y trascendencia.

<sup>23</sup> Estas posibilidades van desde la incorporación del cuerpo como medio de expresión artística (performance, happening, body art), la exploración en nuevas tecnologías, (net art) la incorporación de la fotografía y el video en el circuito artístico, la indagación en la relación entre arte y naturaleza (land art), el arte pensado en función de un contexto específico (site specific), el involucramiento del arte con el activismo y la propia utilización del diálogo y la conversación como práctica artística (arte relacional, arte dialógico), etc.

etnográfico es un ejemplo de la participación del arte en el campo de la antropología. Clifford usa el término surrealismo "para circunscribir una estética que valora fragmentos, curiosas colecciones, yuxtaposiciones, que actúa para provocar la manifestación de realidades extraordinarias extraídas de los dominios de lo erótico, de lo exótico y lo inconsciente" (Clifford 2001: 150). Al igual que en el surrealismo etnográfico, se da en la actualidad una apertura a otros modos de textualidad, así como la incorporación de una aproximación artística que conlleva a una noción expandida del campo etnográfico. Lo interesante es que en este campo expandido una diversidad de sectores y grupos sociales tienen la posibilidad de hacer etnografía. Por otro lado la autoridad etnográfica del antropólogo como intérprete autorizado de la cultura queda debilitada por la inserción de otras voces, incluida la voz de los propios "nativos" (Clifford 2003: 28).

De acuerdo a la teórica española Anna María Guasch el giro etnográfico en el arte supone "un desplazamiento de la historia del arte al territorio más expandido de la cultura, así como un renovado interés por la antropología posmoderna que, con su proyecto contextual no tautológico, con su interés por la alteridad, con su particular metodología de trabajo ("el trabajo de campo") [...] nos sitúa en una visión del lugar como un texto de la humanidad" (Guasch 2004:23). Guasch también anota que a partir de este giro, aparece el artista como etnógrafo, según la autora un artista que no se acerca a lo social y a lo económico, sino que se interesa por los lugares y las identidades locales. Aunque la autora da una definición condensada del giro etnográfico no deja de ser problemática ya que destaca los procesos identitarios dejando de lado la presencia de lo social y lo económico, muchas veces expresado en diferencias de clase, racismo y desigualdades.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Para el autor las influencias del arte y la literatura en la etnografía producen yuxtaposiciones y movilizaciones que dan como resultado otro tipo de ciencia, una ciencia que detenta una mirada distinta que no tiene la pretensión de brindar un conocimiento totalizador sobre el otro. En el primer acercamiento del surrealismo etnográfico (1920 y 1930) influenciado por la vanguardia artística se da lugar a la subjetividad como algo inmerso en la aproximación al otro. Hay que decir que Clifford no circunscribe el surrealismo a Bretón y sus seguidores o lo entiende como algo restringido al ámbito de la cultura francesa. Para el autor el surrealismo está entre los límites del arte y la ciencia, los cuales son ideológicos y móviles, el surrealismo es "...una construcción utópica, una declaración a la vez acerca de las posibilidades pasadas y futuras del análisis cultural." (Clifford 2001: 150 -151)

El teórico de arte Hal Foster (1996) emprende una crítica al giro etnográfico en el arte contemporáneo, así como al modo en que el giro textualista en la antropología contemporánea entiende el arte, nombra el trabajo de James Clifford como una instancia fundamental en este giro.<sup>25</sup> El autor plantea que la utilización de los métodos antropológicos en el arte se da de una manera superficial y que este giro representa una postura "pseudo - emancipadora utópica". Para Foster hay un giro del artista como productor vinculado con el otro social - proletario (en términos de Benjamin) al autor como etnógrafo relacionado con el otro cultural - étnico (Ídem 171 – 174). Está relación se basaría en una envidia mutua, el antropólogo envidia al artista por su capacidad de ser un collagista y un lector de la cultura entendida como un texto<sup>26</sup> y el artista envidia al etnógrafo por su aptitud de relacionamiento directo con la cultura. Al ser la antropología la ciencia de la alteridad, de lo cultural y lo contextual y por el hecho de que en su versión postmoderna ha dado un giro hacia la auto -reflexividad, esta disciplina es atractiva para los artistas, quienes con la incorporación de los métodos etnográficos en su práctica pueden acercarse al mundo de lo cotidiano (1996). Para James Clifford las críticas de Foster reducen a la antropología al textualismo y a la hiper reflexividad, simplificándose así, un proceso de pensamiento mucho más complejo caracterizado por una critica que ha descentrado las representaciones culturales y las relaciones de poder. (James Clifford 2003: 27) Para James Clifford, además, hay coincidencias entre la noción de site-specific en el arte, esto es un trabajo extendido de los artistas en un contexto específico y la etnografía, piensa que ambos son modos de descentrar los centros establecidos de producción y circulación cultural, por otro lado considera que el giro a lo local y a lo específico se da en medio de conectividades complejas, es decir lo local está inmerso en redes de poder y comunicación. (2003: 30)

El riesgo para Foster consiste en que el *site-specific* asociado con la idea de un acercamiento a lo contextual, puede resultar en una versión *Disney* de la comunidad, en la que se produce una construcción e idealización de lo comunitario por parte del artista.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> El giro etnográfico para Foster también es parte de la propia genealogía del arte contemporáneo provocada desde la eclosión del arte minimalista en los 60, y el site -specific en los 70, el arte conceptual y el performance (2001: 284).

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> El collage es una práctica del arte surrealista que consiste en la yuxtaposición de elementos heterogéneos en una misma superficie pictórica. Clifford da un giro conceptual al collage para relacionarle con la yuxtaposición cultural (Clifford: 2003).

Para el autor hay aspectos sumamente problemáticos del giro etnográfico, cuando la idea de comunidad sirve para intereses específicos extra artísticos y relacionados al poder, como por ejemplo cuando la promoción de un arte relacionado con la comunidad sirve para la promoción turística, o cuando lo específico se convierte en espectáculo y el curador o el artista en las estrellas (198). <sup>27</sup>

Foster estudia las prácticas de artistas etnógrafos como Fred Wilson y Lothar Baumgarten, pero es crítico y mira con cierta suspicacia al *giro etnográfico* (2006: 620-626). En cambio los antropólogos Schneider y Wright (2006) ven en la relación entre arte contemporáneo y antropología una posibilidad de enriquecimiento mutuo, en el sentido de que la antropología aportaría al arte con metodologías y con discusiones teóricas, y el arte daría a la antropología la posibilidad del uso de representaciones visuales. La antropología para el autor se nutriría de las "prácticas sensuales" del arte contemporáneo, para así superar su anclaje en una representación textual de la realidad. Schneider y Wright ven al trabajo de campo como una posibilidad productiva para el arte contemporáneo y como un área de experimentación radical.

Hay que decir que aunque la discusión sobre la relación arte y antropología es marginal y emergente en el campo de la antropología, las prácticas artísticas se han alimentado de un acercamiento etnográfico (Schneider y Wright 2006: 24- 28). En el contexto quiteño - como veremos más adelante - la organización del encuentro de arte urbano – al zurich provee de una plataforma para la realización de propuestas artísticas donde muchas utilizan acercamientos de carácter etnográfico. Lo interesante es que en muchos proyectos también se incorporan interrogantes éticos propios de la antropología postmoderna y posestructuralista como, por ejemplo, el lugar de poder del artista con relación a las comunidades en las que interviene.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Considero que en una época como la actual -con una fuerte presencia de marcas corporativasla perspectiva de Foster abre el debate a pensar sobre cómo los criterios de arte social o arte y comunidad, se ven influenciados por el ritmo del espectáculo que impone la marca. Este tópico no será abordado en esta tesis pero podría abrir una línea de investigación sobre el arte contemporáneo.

La discusión sobre la correspondencia entre lo artístico y lo antropológico ha llevado a la realización de propuestas colaborativas concisas entre artistas y antropólogos. Un ejemplo es el seminario *Connecting Art and Anthropology* en enero de 2007 en Manchester. Este proyecto contó con la presencia de 14 participantes y fue auspiciado por la Universidad de Manchester. Para conocer sobre el proyecto consultar: http://www.miriad.mmu.ac.uk/caa/index.php

En el caso del Ecuador no es posible hablar de un intercambio institucionalmente articulado entre el arte contemporáneo y la antropología.<sup>29</sup> Es más cercano a la configuración de las prácticas artísticas contemporáneas lo que el antropólogo y artista X. Andrade (2007) denomina como tráfico, es decir el "hecho de transportar o movilizar bienes, en este caso, simbólicos, esto es básicamente ideas, conceptos, preguntas y métodos, pero también estrategias de apropiación y re contextualización pertinentes tanto a la etnografía como al arte contemporáneo" (Andrade 2007: 1), para el antropólogo estos "bienes" tienen un carácter contaminante e implican un carácter conflictivo, ilícito y subterráneo entre los distintos campamentos, y precisamente por eso son portadores de capacidad crítica (Ídem). Otro punto de conexión entre el arte contemporáneo y la antropología es el ímpetu crítico que históricamente ha habido entre los dos espacios, para el autor esta criticidad puede ser profundizada con un tráfico más continúo entre estos dos ámbitos.<sup>30</sup> Considero que el concepto de tráfico se ajusta de mejor manera a lo que ha sucedido con el arte y la antropología en el caso quiteño, en este contexto no ha habido una comunicación articulada y constante entre los dos campos.<sup>31</sup> Tampoco se ha dado en el campo del arte un aprendizaje disciplinado de los saberes antropológicos. Hay que decir que este tráfico es promovido por un posicionamiento crítico en el arte contemporáneo, esta criticidad --entre otros factores- provoca un acercamiento de los artistas a lo contextual que conlleva la asimilación de metodologías, conceptos y preguntas cercanas a la antropología. La utilización de estas herramientas está dada por respuestas artísticas a las necesidades de investigación y acercamiento a la realidad, desde el arte se diseñan metodologías propias que en muchos casos pasan a constituirse en parte fundamental de la poética de la obra. En ese sentido, aunque se den similitudes, los métodos e ideas conllevan a otro tipo de procesos y a distintos resultados que los de

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> En el modernismo se dieron proyectos puntuales de relación entre el arte y la antropología que no hay que perder de vista. Un ejemplo de este acercamiento puede verse en la creación del Instituto Ecuatoriano de Folklore por Paulo de Carvalho Neto en 1963, este proyecto contó con la colaboración de Oswaldo Viteri, Olga Fisch, Jaime Andrade, Leonardo Tejada. Más recientemente, la Fundación Paúl Rivet (1987) fue concebida como un espacio para la interpretación del arte popular y dio lugar a una serie a publicaciones, charlas y capacitaciones a artistas populares (Cartagena 2009)

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Para una versión ampliada de la misma reflexión, por parte de Andrade, consultar: http://www.flacsoandes.org/antropologia\_visual/

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> La reciente creación de la maestría de la Antropología Visual de la FLACSO – Sede Ecuador (2008) seguramente proveerá de herramientas de relacionamiento entre el Arte y la Antropología.

la antropología. Por el contrario, se han dado, en el caso del Ecuador, escasos acercamientos de la antropología hacia las posibilidades del arte. Uno de esos pocos casos fue el *Laboratorio de Fotografía Antropológica*, realizado en *Arte Actual* en enero de 2010 el mismo que se enfocó en repensar artísticamente y desde una mirada crítica alimentada por la antropología las fotografías de indígenas de Archidona (Napo-Ecuador) de comienzos de siglo.<sup>32</sup> Otro ejemplo puede verse en la práctica artística del antropólogo X. Andrade en *la Galería Full Dollar*, Andrade "trafica" contenidos de la antropología al arte contemporáneo y viceversa para movilizar criticas en torno a temas como la regeneración urbana y la imposición de políticas "ciudadanas"; su práctica también abunda en ironías al sistema arte y promueve un acercamiento a los artistas populares.<sup>33</sup>

Volviendo al debate académico quiero retomar las reflexiones de Foster acerca del giro etnográfico, el autor es crítico ante el conocimiento superficial de los métodos y teorías antropológicas por parte de los artistas. Se da una aparente incorporación de los métodos antropológicos en las prácticas artísticas, lo cual provoca una relación poco profunda con la realidad. Por medio de esta operación el trabajo artístico se convierte para Foster en pseudo – etnografías en las cuales el artista transita rápidamente de un trabajo de campo a otro sin tener una relación real con los sujetos (1996: 202). Esta falta de profundidad en relación al abordaje de temáticas sociales en el arte también es criticada por X. Andrade (2007) para el caso del arte ecuatoriano. Para el antropólogo se da el caso de la incorporación de un "tufillo social" o el "planteamiento de citas al pie de las grandes temáticas sociológicas", para Andrade la consecuencia más recurrente en el campo artístico es la "emisión periódica de obras aderezadas con folklorismos o apuntes del pensamiento social" (2007).

Existe una rica discusión entre el arte y la antropología. En el caso ecuatoriano

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Este laboratorio fue pensado como una articulación entre México y Ecuador. Fue dirigido por Deborah Poole y Gabriela Zamorano (México) y María Fernanda Troya (Quito). El resultado del laboratorio fue la muestra titulada de Frente y de Perfil en la cual se confrontaron las fotos antropológicas de Paul Rivet a las lecturas críticas de los participantes, las propuestas se nutrieron tanto del arte como de la antropología.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> La Galería Full Dollar funcionó desde el 2003 al 2009 en <u>www.experimentosculturales.com</u>, por medio de actualizaciones periódicas, puede visualizarse el archivo de contenidos en <a href="http://www.laselecta.org/archivos/full-dollar/actividades.html">http://www.laselecta.org/archivos/full-dollar/actividades.html</a>.

las discusiones no están todavía articuladas institucionalmente y hay pocas publicaciones relacionadas con el tema. Sin embargo, lo interesante y paradójico es que se han producido muchas propuestas artísticas que han contemplado un acercamiento etnográfico a los contextos sociales. Aunque es difícil aprehender el grado de profundización de cada artista en el aspecto teórico y metodológico, la inclusión de recursos antropológicos está presente de manera implícita en algunas de las propuestas analizadas en este estudio. El grado de profundización en lo antropológico se da de manera variable según las aproximaciones de cada artista y la idoneidad o superficialidad de los acercamientos es algo que tiene que ser analizado según cada propuesta.

Si partimos de que cada campo se apropia de informaciones, imágenes, registros para producir conocimientos y representaciones relacionados con la vida social, podemos considerar que tanto en el arte como en la antropología se dan procesos de apropiación cultural. El tema de la apropiación como estrategia estética discursiva y geopolítica será tratado con más detalle en el siguiente capítulo, por el momento hay que puntualizar que ya sea por medio de la representación o a través de lo relacional el acercamiento a la cultura popular ha sido recurrente tanto en la antropología como en el arte. El concepto de apropiación es útil para explicar algunos procesos: 1) La apropiación que occidente ha realizado de otras culturas. 2) La apropiación que de occidente se hizo en la periferia y que de acuerdo a la narrativa de la historia del arte euro-centrada es vista como imitación (Schneider 2006: 48). 3) Las apropiaciones críticas en el arte contemporáneo (cuando se dan) en las que la cita o la alegoría son utilizados para desestabilizar los discursos implícitos en las imágenes de la modernidad (Crimp 2005, Owens 1994, Prada 2001).

La apropiación como proceso cultural de intercambio y del entendimiento del otro ha estado presente en toda relación intercultural (Schneider 2006: 48). Sin embargo, a la apropiación no se le puede entender sin verla imbricada en complejas relaciones de poder, la relación que occidente tuvo con el resto del mundo estuvo marcada por el colonialismo, en un sentido histórico, de modo que la apropiación cultural ha coincidido con procesos colonialistas occidentales.<sup>34</sup>

\_

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Para Hal Foster (1986) no es una coincidencia que Picasso se apropiara de lo africano en un momento de predominio colonial. La apropiación formalista de Picasso para el autor más que un

Si bien es cierto el colonialismo coincidió con la modernidad artística,<sup>35</sup>,= "el tropo de lo primitivo" (Marcus y Myers 1995) también ha estado presente en épocas más recientes. Varias exposiciones artísticas de gran formato evidenciaron la perseverancia de ideas colonialistas con relación al otro. Fueron las críticas poscoloniales y postmodernas las que problematizaron y cuestionaron la *puesta en escena* (Canclini 1990) de la otredad de acuerdo a los cánones de occidente.<sup>36</sup>

Schneider (2006) y Clifford (2001) toman como estudios de caso exposiciones como *Magiciens de la Terre (1989)* y *Primitivism in 20th. Century Art,* (1984 *MOMA*) para dar cuenta del poder implícito en los procesos de apropiación. Como anotan los autores la institución museística ha colocado a la producción simbólica no occidental en un lugar descontextualizado que sirve para ensalzar la modernidad y postmodernidad occidental. Foster evidencia la poca importancia que en estas muestras se daba a los símbolos, a los usos sociales y la ritualidad contenida en los objetos, lo que interesaba era la supuesta correspondencia con una corriente artística o con el estilo formal de un genioartista. En esta operación los fragmentos de las otras culturas servían como medio para ensalzar la narrativa del arte moderno. Estas exposiciones realizadas en las décadas del 80 y del 90 y dan cuenta de la persistencia de nociones colonialistas sobre el otro como primitivo.

El antropólogo Arnd Schneider (2006) reconoce la implicación de la apropiación con el primitivismo, sin embargo, también piensa que el término es útil para reflexionar sobre la relación entre arte contemporáneo y antropología y para entender el modo en que artistas contemporáneos (Beuys, Baumgarten, Wilson) se relacionan con la alteridad

modo de entender al otro fue un recurso para poseerlo.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Para una lectura de las maneras en las que occidente se apropió de las otras culturas en el arte moderno sin reconocer ninguna influencia y del colonialismo implícito en este proceso Ver: Shohat y Stam (2002).

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> La apropiación y las influencias de afuera de occidente no fueron tomadas en cuenta en una historia del arte contada desde Europa. Así la visualidad occidental se ha edificado a sí mismo como universal (Shohat y Stam 2002: 38). La modernidad europea ha tomado a las visualidades otras como un simple material en bruto y ha excluido de la narrativa histórica los aportes del arte africano o indígena de las innovaciones artísticas europeas, (Idem: 39). Tal como lo muestran Shohat y Stam la innovación y la originalidad fueron el támiz de valoración de las vanguardias europeas pero se omitió el hecho de que los artistas europeos se apropiaron de los textos de la alteridad.

cultural. Schneider ve dos vertientes en la apropiación: la primera relacionada con el primitivismo y que tiene su origen en las apropiaciones del arte modernista (Gauguin, Picasso), este tipo de apropiación toma en cuenta los elementos estéticos - exóticos dejando de lado sus significados. La segunda apropiación tiene otro carácter y se da por medio de un relacionamiento con la cultura del otro y no solo una confiscación formal y exotizante de las características estéticas. Para el autor esta apropiación se da involucrándose de una manera profunda en la cultura del otro para tratar de entender sus significaciones y así reorientarlas para hacerlas circular como discursos<sup>37</sup> (Schneider 2006: 38-42). El antropólogo piensa que en estas propuestas la apropiación se genera a través de una "negociación dialógica" negociación que permite a los artistas tener acceso y entablar relación con las diferencias culturales. (36)

Si el término de apropiación sirve para comprender la relación de occidente con la otredad, también provee de herramientas para mirar los procesos artísticos locales, en los cuales se ha dado una apropiación de la cultura popular desde la cultura erudita paralelamente a la apropiación de los repertorios visuales de occidente. En el siguiente capítulo se profundizará sobre la idea de antropofagia<sup>38</sup>: una deglución crítica de los contenidos de occidente acompañada de una asimilación de lo local. Como veremos, esta noción dotó a la teoría artística latinoamericana de conceptos para pensar la especificidad de la producción artística.<sup>39</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Para poner un ejemplo: el autor cita el trabajo de la artista argentina Teresa Pereda quien trabaja sobre la ritualidad del Inti Raymi en la provincia de Jujuy – Argentina, a partir de un involucramiento profundo con esa realidad. (44-45)

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> El término antropofagia fue desarrollado por Oswald De Andrade en el Manifiesto Antropófago de 1928. (De Andrade, 1928)

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> El debate en torno a la antropofagia puede ubicarse en la edición compilatoria de Gerardo Mosquera Beyond the Fantastic (1996) y en la Revista Ramona 091, junio de 2009, con textos de Nelly Richard y Suely Rolnik y una entrevista a Gerardo Mosquera.

### **CAPITULO II**

### ARTE CONTEMPORANEO Y CULTURA POPULAR EN AMERICA LATINA

En la primera parte de este capítulo haré referencia a teóricos que desde disciplinas como la antropología, los estudios culturales y la historia antropológica han aportado al afianzamiento de una concepción contemporánea del arte en el contexto latinoamericano. Aunque hoy nociones como mestizaje, hibridación, transculturación y apropiación estén incorporadas al debate académico, perdiendo en parte su capacidad innovadora, fueron claves para la producción artística de los años 90. Para efectos de la reconstrucción histórica que estamos interesados en hacer me orientaré a ver las repercusiones que esas discusiones tuvieron en el discurso y la práctica artística y de manera particular lo relacionado con las tensiones instituidas por el discurso entre centro y periferia, lo culto y lo popular, forma y contenido, original y copia. Lo interesante es que todo esto está atravesado por la discusión acerca de la validez del término postmodernidad para describir los procesos latinoamericanos 40

En la segunda parte de este capítulo se mostrará, de manera más específica, algunos de los debates sobre arte que se desarrollan actualmente en nuestros países tomando como base la revisión de dos compilatorios en los cuales se pueden mapear los posicionamientos teóricos latinoamericanos. Para finalizar se analizará la relación entre arte erudito y cultura popular en el contexto regional andino a partir del estudio de dos plataformas artísticas como son *Popular de Lujo* (Colombia) y *Micromuseo* (Perú).

## Algunas nociones en juego

Desde las ciencias sociales ha sido discutido el peso que la noción de identidad ha tenido como sustento del Estado-nación y de las localidades. Stuart Hall critica la acepción de identidad en el lenguaje del sentido común como la identificación que "...se construye sobre la base del reconocimiento de algún origen común o unas características compartidas con otra persona o grupo o con un ideal" (2003:15). Este autor contrapone

-

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Lo que están en discusión es el sentido que puede tener hablar de postmodernidad en un contexto de modernidad incompleta o periférica (Pratt 2000: 831) De acuerdo a Brunner la heterogeneidad cultural de Latinoamérica provoca una multiplicidad de lógicas que actúan simultáneamente y se encuentran entretejidas (Brunner 2004: 298). Otras críticas en este sentido pueden encontrarse en Nelly Richard (1994), Mary Louise Pratt (2000), García Canclini (1994)

esta identidad esencial con la idea de que toda identidad es una construcción que se elabora y reelabora continuamente, como parte de procesos nunca terminados, no como sustancia sino más bien como algo estratégico y posicional. Dice textualmente:

El concepto acepta que las identidades nunca se unifican y en los tiempos de la modernidad tardía, están cada vez más fragmentadas y fracturadas; nunca son singulares, sino construidas de distintas maneras a través de discursos, prácticas y posiciones diferentes, a menudo cruzados y antagónicos (Hall 2003: 17).

Si seguimos a Hall, esa condición fracturada de la cultura globalizada fragmentaría las identidades colectivas. Las identidades desde el giro postestructuralista y la crítica postcolonial ya no pueden ser vistas de manera esencialista en alusión a una identidad pura fundamentada solo en base a lo nacional o a lo local (Canclini 1994: 57). Para Nelly Richard (1994a: 15) el sujeto latinoamericano vive una identidad dislocada producida por su lugar descentrado y periférico. Hay que pensar que el acto de volver a pensar las identidades en Latinoamérica, como en el resto del mundo, se da en un momento en el que tanto lo culto como lo popular son fuertemente influenciados por la cultura de masas. Ya en su libro Culturas Populares en el Capitalismo (2002 [1987]) Canclini evidenciaba los cambios provocados por los procesos globalizadores. En medio de ellos las cosas y las mercancías pero también las personas se movilizan más allá de las fronteras nacionales lo cual provoca que la identidad sea constituida ya no solo por los referentes locales cercanos, sino también por la influencia de esos flujos. El mérito de Canclini en sus tempranos textos consiste en haber juntado el concepto de Gramsci de hegemonía con el de Bourdieu de capital cultural, para así analizar el papel que el consumo tiene en la sociedad contemporánea (Rowe y Schelling 1993: 23). Para Canclini:

El consumo es el lugar en el que los conflictos entre clases, originados por la desigual participación en la estructura productiva, se continúan a propósito de la distribución de los bienes y la satisfacción de necesidades. Es también el concepto clave para explicar la vida cotidiana, desde\_el cual podemos entender los hábitos que organizan el comportamiento de diferentes sectores, sus mecanismos de adhesión a la cultura hegemónica o distinción grupal, de subordinación o resistencia (Canclini 1984: 69 -68)

Lo interesante del pensamiento de Canclini para el presente estudio es que permite ubicar como se ha dado y se da, en el caso latinoaméricano, el cruce complejo entre lo culto y lo popular. Canclini hace un análisis detallado en torno a los procesos de construcción de lo nacional a través de lo popular ubicando la función del mercado en la reconfiguración de las artesanías y en la conversión del arte culto (reservado para las minorías) en espectáculo. Pero también da cuenta de la transformación y fortalecimiento de la cultura popular artesanal frente a los procesos de mercado así como la influencia de lo popular en el arte contemporáneo. El autor discute críticamente el interés renovado por lo popular y por lo primitivo por parte de los museos occidentales y plantea que en estos procesos se da una resignificación de la modernidad a través del pasado (1990:50-52). 41 En los casos de apropiación, el lugar de enunciación para la construcción de lo popular está en manos del sujeto culto- moderno que no puede liberarse de los prejuicios elitistas para hablar de lo popular (Canclini 1990: 63). Lo paradójico para el autor es que el arte culto no logra sostener su independencia frente a las redes del mercado y a pesar de su discurso artístico con rezagos elitistas, pasa a ser parte del espectáculo y de los repertorios de consumo disponibles no solo para el consumidor culto sino también para el público popular.

Con el texto *Culturas populares en el capitalismo* (2002 [1987]) García Canclini abre el debate sobre los cambios que la mercantilización y la globalización imponen a las producciones populares. En cambio en *Culturas Híbridas* (1990) está presente la discusión en torno a lo hibrido concepto que explica las mezclas y cruces entre lo culto y lo popular y entre lo tradicional y lo moderno, concebidos ya no como oposiciones binarias sino como parte de procesos interrelacionados. Estos ámbitos –antes considerados como delimitados- se contaminan mutuamente en procesos culturales de los cuales resultan culturas híbridas. La siguiente frase resume la confrontación del pensamiento de Canclini ante formas de pensar defensivas o exotizantes de la identidad latinoamericana:

"Ni el "paradigma" de la imitación, ni el de la originalidad, ni la teoría que todo lo atribuye a la dependencia, ni la que perezosamente quiere explicarnos por lo "real

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Un cuestionamiento similar se puede encontrar en Clifford (2001) para el caso de los museos occidentales.

maravilloso" o un surrealismo latinoamericano, logran dar cuenta de nuestras culturas híbridas" (Canclini 1990: 19).

Culturas Híbridas es un aporte importante a la teoría cultural latinoamericana ya que -entre otros temas- abre el debate sobre el tópico de la identidad como esencia inmutable (Moraña 2004: 645, Kingman y Salman, et. al. 1999: 30). Como se verá en el capitulo cuatro, artistas ecuatorianos como Patricio Ponce y Ana Fernández realizaron propuestas inspiradas en estas nociones que criticaban la idea de una identidad nacional esencialista.<sup>42</sup>

La noción de hibridación es un detonante en el sentido de que ha permitido el desarrollo de discusiones productivas para el estudio de las culturas. Justamente, es a partir de las fisuras del libro *Culturas Híbridas* que se ha provocado debates productivos en el campo teórico latinoamericano. El historiador francés especializado en Latinoamérica Serge Gruzinski (2002) discute el uso de este concepto en el lenguaje de las nuevas elites internacionales. <sup>43</sup> Según este autor, estas élites estarían celebrando el desarraigo, el eclecticismo y el carácter cosmopolita de la cultura contemporánea, actitud que desembocaría en una fetichización mercantilista de las culturas del mundo. Otr@s autor@s también debaten los efectos del concepto - mas allá de los alcances e intenciones de Canclini. La discusión está enfocada en evidenciar las maneras en que la hibridación ha generado un tipo de exotización de Latinoamérica por parte de los centros (Moraña

.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Uno de los ejemplos que Canclini (1994:57) usa para hablar sobre la Hibridación está en los performances de Gómez Peña, los cuales dislocan una identidad esencialista y ponen en cuestionamiento la mirada que tiene occidente sobre lo latinoamericano. Una de las acciones más interesantes desde el punto de vista político fue "A Couple in a Cage (realizada en coparticipación con Coco Fusco en 1992) En esta propuesta una pareja de indígenas postmodernos (Gómez Peña y Fusco) eran expuestos a manera de animales de zoológico encerrados en una jaula que estaba dispuesta en la plaza de Colón de Madrid Elementos heterogéneos e híbridos presentes en la ropa y en el propio performance de los artistas sirvieron para subvertir las identidades y sobre todo evidenciar la mirada colonialista de los europeos, quienes en una total ignorancia sobre los procesos culturales de Latinoamérica posaban fascinados al lado de los "salvajes" (Fusco 1998). En el caso de *A Couple in a Cage* los artistas utilizaron los estereotipos que occidente tiene de la cultura popular latinoamericana para activarlos como contenidos críticos. Me pregunto si para el caso de esta propuesta era posible la deconstrucción de las identidades fijas sin recurrir a la cultura popular y a su heterogeneidad de significados.

<sup>43</sup> En este debate Gruzinsky no está discutiendo directamente a Canclini sino más bien a los alcances que ha tenido el término de lo híbrido.

2004, Franco 2001). También se debate que la hibridación y la proliferación de estilos no necesariamente conllevan a un mundo más democrático (Gruzinski 2002, Franco 2001). Franco piensa que el concepto es insuficiente para abordar cuestiones relacionadas con la exclusión, la discriminación y la desigualdad social (2001: 40). Hay que pensar que en Latinoamérica (Ecuador no es la excepción), estas realidades se siguen reproduciendo de manera constante. Existe, además, el riesgo de que el investigador (o el artista) se convierta en un recolector de experiencias híbridas (Franco 2001: 48). Jean Franco apunta a que el contenido del libro *Culturas Híbridas* de Canclini está:

...repleto de datos interesantes sobre la pintura contemporánea, sobre nuevas formas de cultura popular tales como los diablos de Ocumicho, sobre el uso de "cityscapes", de monumentos y museos, sobre la reproducción mecánica, los graffiti (Yankis go home, y llévenos con ustedes), las tiras cómicas, sobre Tijuana, las reacciones del público a las exhibiciones de Picasso y Frida Kahlo. Que todo esto vuelva a la cultura más democrática, es otro asunto, dado que todavía hay desigualdad en la apropiación de los bienes simbólicos y en el acceso a la innovación cultural. (Franco 2001: 49)

Ciertamente, por cada uno de los ejemplos en los que Canclini celebra los cruces culturales, se podrían encontrar ejemplos de cómo la globalización provoca otro tipo de resultados. Por ejemplo, al relato del éxito de las artesanías de Ocumicho (México) y su incorporación en el mercado (Canclini, 1990: 207), se podría contraponer la pérdida de la alfarería ritual funeraria en la Provincia de Manabí - Ecuador.

Para entender los procesos culturales producto de la globalización, otros autores prefieren hablar de mestizaje. El concepto de mestizaje proviene del campo de la historia (Kingman, Salman et al 1999 y Gruzinski 2002) como una concepción que va mas allá de una mezcla biológica de razas. Mestizaje es una idea que logra captar la complejidad de los procesos culturales en Latinoamérica que en la región andina estuvieron cargados con relaciones estamentales entre blancos, indios, negros y mestizos.<sup>44</sup> Para Kingman y

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Las correspondencias entre los distintos sectores de la sociedad no pueden ser limitadas a visiones dicotómicas de dominación o resistencia (Rowe y Schelling 1993: 25), y más bien deben ser pensadas en términos de hegemonía. Aunque se podría decir que hay momentos de acomodación y otros de resistencia hay que considerar que el problema es más embrollado y problemático de lo que parecería ya que "tanto la resistencia como la conformidad pueden manifestarse de manera simultánea, como por ejemplo, en la religiosidad popular, donde el fatalismo se combina con el deseo de un cambio" (Rowe y Schelling 1993: 25) Stallybrass y White (1986) advierten un riesgo similar en la idealización de la resistencia en los conceptos de lenguaje público y carnaval de Bajtin (2003). Recordemos que si colocamos a lo dominante y a lo

Salman mestizaje: "es el término que tradicionalmente ha tratado de captar la multitud de los procesos que involucran las confluencias y 'las mezclas". Esto quiere decir que no podemos hablar de mestizaje como un todo y fuera de contextos históricos específicos (Kingman y Salman et al 1999: 38). Marisol de la Cadena habla de mestizaje indígena (2004). En cambio Gruzinski sugiere que los procesos de mestizaje son mecanismos que ocurren al filo de las identidades estables llamadas culturas o civilizaciones, el mestizaje sería para el autor como una disrupción en el orden establecido. Para el caso andino Kingman y Salman, et al desglosan y reflexionan en torno a los modos cómo el mestizaje se da a partir del intercambio cultural con el mundo indígena (y viceversa), proceso que al poseer un carácter ambivalente da como resultado "un juego rico de indicadores" (Ídem: 45) que permiten ver al proceso de mestizaje no como una categoría de valoración de lo cultural sino como una variable analizable en cada caso.

Seguramente el término "mestizaje" tiene varias críticas relacionadas con su uso biológico y esencialista. Sin embargo, me adscribo para este texto al uso conceptual con que la historia antropológica piensa al mestizaje. Ya que es un término que comprende mucho más que el inventario de las mezclas culturales que se dan en un mundo globalizado, de alguna manera es un concepto que logra captar la complejidad y conflictividad de los procesos culturales.

Si los conceptos antes analizados permitieron ver a las identidades de manera no esencialista ¿Qué repercusiones tuvo la discusión sobre la globalización en el arte contemporáneo latinoamericano y más específicamente en el contexto andino? Si la identidad como esencia de un grupo humano, una nación, o una localidad, se vio trastocada por los procesos culturales citados anteriormente, ¿cómo respondió el arte a ese proceso?, ¿Siguió siendo la búsqueda de la representación identitaria el punto de vinculación entre al arte y la cultura popular?

subalterno como "entes colectivos ya constituidos" (Rowe y Schelling 1993: 25) podemos olvidar que estos procesos se dan en un vasto campo de acción, en una historia de varios siglos que no puede ser resuelta con una visión encerrada de los fenómenos sociales.

## Arte contemporáneo y pensamiento crítico

Hemos visto como la posmodernidad y la postcolonialidad de los 90s, entendidas como rupturas con la modernidad y sus ideas de progreso y universalismo, así como un cuestionamiento a la persistencia del colonialismo, provoca en Latinoamérica discusiones teóricas en distintos campos del pensamiento; el campo artístico no es la excepción, en su seno se realizan cambios profundos en las maneras de entender la producción artística. Para muchos teóricos latinoamericanos el período en el que se debate la posmodernidad da la posibilidad de discutir el derecho a la diferencia, y reflexionar sobre la especificidad de los procesos de la modernidad latinoamericana, discutiendo la noción eurocéntrica de modernidad y la propia noción de posmodernidad. En este acápite se acudirá a dos fuentes bibliográficas de textos de curadores y teóricos del arte latinoamericano que se presentan como corpus teóricos que posibilitan indagar en las reflexiones de la década del noventa, se trata de dos ediciones compilatorias paradigmáticas de teoría del arte latinoamericano Beyond the fantastic<sup>45</sup> (1996) y Políticas de la Diferencia (2001). Esto nos permitirá ubicar la diversidad de los posicionamientos geopolíticos de los curadores y teóricos latinoamericanos, y por otro constatar la fuerte presencia de la cultura popular local en las propuestas artísticas.

En el libro *Beyond The Fantastic* (1996) editado por Gerardo Mosquera, se debate la especificidad de Latinoamérica en tiempos de globalización (Ídem: 11-17). la publicación se presenta como un corpus teórico que se diferencia de la teoría reactiva y con una "neurosis de identidad" presente en los 60 y 70. Para Mosquera se trata de un "nuevo criticismo" que se enfrenta a situaciones geopolíticas distintas, como son la gloalización, el neoliberalismo, el fin de la lucha armada. Para el editor estos procesos tienen que ser abordados con nociones como hibridación, articulación, globalización, transculturación (Idem: 12). *Beyond the Fantastic* es también una discusión a la modernidad y a la postmodernidad, ya que se parte del hecho de que Latinoamérica tenía el carácter fragmentario que la posmodernidad se abogaba como propio, en su propia modernidad (Canclini 1996: 20-22). Una modernidad incompleta que aunque quizás había sido consumada en los grandes centros metropolitanos latinoamericanos, en las

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> A pesar de la importancia de esta edición para la teoría latinoamericana no ha sido traducida al castellano, lo que ha limitado su incidencia en América Latina.

zonas rurales no llegaba con su promesa de progreso. La modernidad de Latinoamérica era, en el momento del giro postmoderno (y lo sigue siendo), una modernidad excluyente, los proyectos nacionales y su ideal de creación de una sociedad de ciudadanos con los mismos derechos y las mismas obligaciones nunca llegó a cumplirse. <sup>46</sup>

Dentro de las líneas de debate planteadas en el compilatorio está la del antropólogo y teórico del arte\_Ticio Escobar, quien discute la construcción que se ha hecho del arte y la creatividad popular como una entidad estática y pura. Para el autor hay una especie de lectura paternalista de lo popular que se expresa en una posición reactiva hacia el cambio cultural. Escobar acude a algunos ejemplos de su natal Paraguay para mostrar cómo la incorporación de ciertos elementos de la cultura global dentro de los rituales tradicionales indígenas no cambia el sentido profundo del ritual. Escobar argumenta que las culturas subordinadas responden a la invasión de formas ajenas a su cultura con la incorporación en sus tradiciones (1996: 92 – 95). El análisis de Ticio Escobar se enfoca en la cultura popular de los pueblos tradicionales e indígenas y muestra cómo ha habido un impulso ilustrado por resguardar a estas culturas de la contaminación, su enfoque es categórico en sostener la capacidad de los propios pueblos de ser dueños de sus propios signos (Ídem: 107).

Mari Carmen Ramírez (1996: 227- 236), al analizar las exposiciones sobre Latinoamérica en Los Estados Unidos, observa cómo desde el paradigma multicultural de lo latinoamericano, se da una incorporación de la diferencia mediada por una construcción exótica desde los "criterios mal informados" de curadores norteamericanos. En esta operación el arquetipo del realismo mágico actúa como crisol para mirar a la producción artística latinoamericana como un todo homogéneo.

<sup>46</sup> La noción "de modernidad periférica" de Beatriz Sarlo es la que explica de mejor manera el tipo de modernidad latinoamericana, Sarlo utiliza el término de manera irónica para "ilustrar la premisa paternalista de que las naciones latinoamericanas son incapaces de una modernidad apropiada como la de los "países avanzados" (Rowe y Schelling 1993: 46).



Figura No 2 Imagen del taller E.P.S Huayco 80s. Realizada por Mariela Zevallos en base a la apropiación de una calcomanía de bus. Reproducida de: www.micromuseo.org.pe

Gustavo Buntinx (1996: 300-320) recupera los movimientos artísticos de la década del 80 en el Perú como Huayco y EPS y evidencia el peso de la cultura popular en la visualidad crítica de estos grupos, así como la reinscripción de códigos globales mediados por el filtro de lo local. Pop achorado (acholado) es el término usado en la década del 70 para hablar de la versión pop peruana (Ídem: 302), el mismo término es reutilizado por Buntinx para comentar sobre las prácticas artísticas del colectivo Huayco, los cuales se apropiaron de la estética del pop. Al igual que Andy Warhol colocaron latas en exposición, sin embargo se trataba de envases vacíos. De una enunciación sobre la abundancia se daba una articulación crítica en torno a la precariedad.

Beyond the Fantastic es una publicación que permite evidenciar el nuevo pensamiento crítico que comenzó a rondar alrededor del campo artístico latinoamericano desde hace unos pocos años. En los textos seleccionados en Beyond the Fantastic (entre otros posicionamientos) se evidencian reflexiones en torno a repensar la modernidad y la posmodernidad desde Latinoamérica (Canclini, Richard, et al), posicionarse críticamente ante la construcción de lo popular y de lo identitario latinoamericano (Escobar y Ramírez

et al IBID), recuperar propuestas artísticas locales marginalizadas y olvidadas por la débil institucionalidad latinoamericana (Buntinx).

Si Beyond the Fantastic suministra información sobre las inquietudes de los teóricos latinoamericanos, el catálogo de la exposición itinerante Políticas de la Diferencia (2001-2002) provee de contenidos útiles para mapear el arte contemporáneo de la década del 90 en Latinoamérica, así como la producción teórica suscitada a partir de dicha producción. La selección de esta curaduría es pertinente porque evidencia una reflexividad crítica de curadores y artistas, que está encaminada a proclamar la singularidad y diferencia del arte contemporáneo latinoamericano en contraposición con perspectivas curatoriales universalistas y deslocalizadas del arte. Esta muestra itinerante puso en escena un arte latinoamericano que aunque comparte ciertos códigos comunes es heterogéneo. 47 En el catálogo de la exposición se visibilizan diversos contextos para la producción artística en Latinoamérica: espacios que con un mayor intercambio con el arte contemporáneo internacional hasta zonas de mayor aislamiento, así como diversas líneas de producción artística producciones de carácter intimista y otras que abordan tópicos sociales. En las seiscientas ochenta y un páginas del catálogo de la exposición están presentes los textos de los principales teóricos y curadores latinoamericanos, ensayos que posibilitan un seguimiento de la producción artística y teórica de la década del noventa por cada país. En casi toda Latinoamérica, los años noventa son una época de afirmación y promoción del arte contemporáneo y de rompimiento con una concepción modernista del arte. En este proceso son varias las propuestas artísticas que alimentan su producción con la cultura popular local.

Como ejemplo, en México, en el contexto de esos años, ciertos elementos de la cultura popular son utilizados para hacer acotaciones críticas sobre situaciones socio económicas y políticas a través de la ironía. En la acción Trueque (1995) el artista belga, residente en México, Francis Alÿs se acerca a lo popular por medio de la apropiación de

-

<sup>47</sup>La muestra *Políticas de la diferencia, Arte iberoamericano de fin de siglo* fue curada por Kevin Power y Fernando de Castro. Fue impulsada desde la Generalitat de Valencia como parte de una política regional de impulsar lazos con Latinoamérica. Se expuso desde julio a agosto de 2001 en el Centro de Convenciones de Pernambuco, en Recife Brasil y de diciembre a febrero en el MALBA de Buenos Aires. En el 2002 en Sao Paulo, Brasil, en el Museo de Arte de Puerto Rico, San Juan y en Caracas, Venezuela. En la exhibición participaron 11 curadores y alrededor de 106 artistas. El catálogo de la muestra cuenta con 27 textos teóricos sobre el arte latinoamericano.

una táctica de sobrevivencia, llevando "a cabo una cadena de transacciones con pasajeros del Metro, a quienes ofrecía cambiar un objeto por cualquier otro que ellos quisieran" (Medina 2001: 40). <sup>48</sup> Al aplicar una práctica de intercambio que era común en la época, Alÿs puso en escena la depresión económica que México sufrió en los noventa, así como las estrategias económicas liminales que surgieron de la crisis. Para Cuauhtémoc Medina, el arte mexicano de los noventa, "más que una representación, un análisis o una toma de postura" actua "como un catalizador que aprovecha las tensiones sociales del día desviándolas de su rutinario cauce sociológico o periodístico, para propiciar una experiencia refinada fundada bajo la experiencia del subdesarrollo" (Medina 2001: 40) <sup>49</sup> Para Medina los artistas de los que habla ya no tienen relación con lo local como un modo de filiación con lo nacional, sino que la intervención en lo local ocurre como un modo de incidencia global (Medina 2001: 40). <sup>50</sup>

<sup>48</sup> La obra de Francis Alÿs ha seguido explorando la relación con la vida cotidiana y la cultura popular a través de la activación de metáforas visuales. Su trabajo ha explorado el espacio público mediante acciones que involucran a su propio cuerpo y en otros momentos se ha enfocado a lograr un trabajo colaborativo. Una de sus obras más sugerentes y poéticamente potentes es "Cuando la fe mueve montañas" 2002 "realizada en Lima y que consistió en conseguir la colaboración de 500 personas para mover una montaña de arena. En una entrevista titulada *Política del Ensayo, acerca de las obras* (2009) Francis Alÿs comentó que lo más largo de este trabajo fue el proceso de tres meses en convencer a la gente a involucrarse en un proyecto prácticamente inservible desde el punto de vista práctico.

<sup>49</sup> No entraré a discutir el adjetivo "refinado" que Medina utiliza para las prácticas artísticas mexicanas, sin embargo, considero que su utilización reproduce las antiguas distinciones entre alta y baja cultura. Para Medina los artistas crearían una cultura refinada a partir de la pobreza y el subdesarrollo, creo que en la obra de los artistas hay elementos más interesantes y que el adjetivo desvirtúa la potencialidad de su obra.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Es interesante la implicación de lo global en el arte contemporáneo, sin embargo no hay que olvidar que esto no depende solo de las intenciones de los artistas, es necesario todo un sistema de legitimación previo en el ámbito de lo local (a su vez también dependiente de factores extra artísticos) y que funciona de manera desigual en los distintos países para una incidencia en lo global. Considero que el hecho de que no tengan filiación con lo nacional – como un ente que aglutina la identidad nacional no significa que no haya una relación con las micro realidades de lo local, ciertamente, el mayor o menor acercamiento dependerá de cada obra, sin embargo, en obras como las de Francis Alÿs o las de Yoshua Okon, hay un posicionamiento crítico ante lo local.



Figura No 3. Trueque. Obra producida por Francys Alÿs 1995, Imagen reproducida de: Políticas de la Diferencia, Arte Iberoamericano de Fin de Siglo, p 57.

Los años noventa significaron para el arte colombiano un alejamiento del paradigma moderno. Como lo constata el teórico José Roca (2001: 400-430) en Colombia se dio paralelamente un proceso de incorporación de nuevos medios y una ampliación del campo artístico hacia nuevos sectores (antes era una actividad exclusiva de las élites) y un acercamiento a lo social. Tal como lo evidencia José Roca, el tema de la violencia ha estado presente en el arte colombiano. Juan Manuel Echavarría y Jorge Alejandro Restrepo han reflexionado sobre ese tema sea a través de investigaciones antropológicas (Restrepo) que a su vez ha sido influida por la reflexión de antropólogos como Pilar Riaño, o a través de la utilización de imágenes que proyectan una estética del horror (Echavarría).

<sup>51</sup> Los ensayos de Roca están disponibles en la revista virtual *Columna de Arena*: http://www.universes-in-universe.de/columna/index.htm

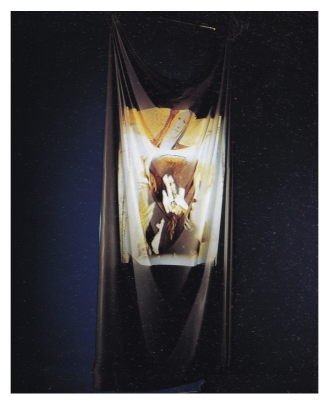


Figura No 4. Obra del artista colombiano Alejandro Restrepo, *Video- Verónicas* 2000, proyección de video en manto.

Otro de los ejemplos que utiliza es el de la *Bienal de Venecia de Bogotá*, la cual surge como una respuesta humorística al espacio expositivo mainstream que representa la bienal italiana. Está bienal fue organizada en el barrio Venecia de Bogotá y mas allá de la eficacia irónica, su importancia consistió en habilitar nuevos espacios para la producción artística, planteando una plataforma por medio de la cual los artistas se relacionaron con las problemáticas del barrio y de sus habitantes. <sup>52</sup>

Un caso parecido se da en Venezuela con el Grupo Provisional.<sup>53</sup> Aunque estos artistas no realizaron un encuentro de arte urbano, si efectuaron largos procesos de inmersión de carácter antropológico en la realidad social (Fajardo 2001: 380). A pesar de que estos artistas también trabajan en la crítica institucional en el campo artístico inventado salones y artistas ficticios, me detendré en una de sus propuestas contextuales.

<sup>52</sup> Este proyecto es un referente para el proyecto al-zurich de Ecuador, que será analizado en el último capítulo.

<sup>53</sup> Grupo multidisciplinario conformado por artistas, gestores e investigadores: Juan Carlos Rodríguez, Juan José Olavarria, David Palacios, Félix Suazo y Domingo de Lucia.

En el 2000 realizaron *El Pescozón: Reporte desde el Hospital Pérez Carreño*, tal como lo muestra la curadora Cecilia Fajardo. (Ídem: 382) En esta muestra los artistas denunciaron las condiciones deplorables en el manejo del hospital, partiendo de un acercamiento etnográfico, según Fajardo las propuestas del Grupo Provisional parten de una vivencia de lo que les es accesible como artistas trabajando en un espacio específico y pudiera definirse también como una etnografía de sí mismos (Ídem: 382).

En este texto no es posible abordar todas las propuestas artísticas disponibles en el catálogo de Políticas de la Diferencia.<sup>54</sup> Lo importante es que este libro da cuenta de la heterogeneidad de la producción contemporánea latinoamericana y de la presencia clave de lo popular dentro de esta. El curador Gerardo Mosquera (entrevista de Juan Pablo Pérez 2009), rechaza de plano la idea de un arte latinoamericano y prefiere hablar de un arte producido desde Latinoamérica. Para el autor en las prácticas artísticas se da un cambio de paradigmas: de la antropofagia al "desde aquí". Mosquera (2009: 121 -122). Dice que en la actualidad los artistas contemporáneos estarían articulando reflexiones desde sus propios contextos y no tanto desde una relación reactiva hacia los centros. También plantea que la escena contemporánea actual es constituida desde varias voces.<sup>55</sup> Esa nueva presencia de lo popular en el arte no se la puede apreciar de manera aislada de otros factores como la compleja relación entre lo local-global y el centro-periferia ya que es interdependiente de los conflictos del mundo contemporáneo. La presencia de la cultura popular en el arte contemporáneo emerge en el marco de otros debates como

-

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Por el momento no hemos acudido al texto *Antigüedades recientes en el arte ecuatoriano* de Lupe Álvarez, debido a que se trata del material bibliográfico de mayor contundencia y será utilizado como material de consulta y debate en los siguientes capítulos.

Frente a este posicionamiento Richard (2009) y Barriendos (2009) sospechan de la inclusión del otro por parte de los centros, indicando que en muchos casos los programas de los museos hacen una inclusión multicultural del arte periférico que enfatiza en la exotización. Considero que en la actualidad se hacen presentes muchos circuitos de circulación del arte y las reflexiones de Mosquera, Richard y Barriendos son difícilmente generalizables. Los artistas latinoamericanos se encuentran cada vez más inmersos en los circuitos globales del arte, lo cual es provocado en parte por los procesos de expansión de los mercados artísticos debido a la globalización y es también un resultado de todos los posicionamientos críticos del arte latinoamericano. Sin embargo, a pesar de que el arte contemporáneo se construye a partir de muchas voces y contextos, no se puede olvidar que no todos los contextos están incluidos ni representados de la misma manera. Aunque se podría considerar al arte un espacio colaborativo (como lo da a entender con sus matices Mosquera), no se pueden olvidar el aspecto discursivo del arte y las relaciones de poder que a su vez configuran el mercado del arte, así como los vínculos de las corporaciones con el arte, etc.

antropofagía (Oswald D'Andrade 1924), hibridación (Canclini 1990), mestizaje (Gruzinsky 2003, De la Cadena 2004), modernidad periférica (Pratt 2001, Sarlo). Estas ideas son útiles para analizar los procesos culturales latinoamericanos en tiempos de globalización, en el caso que nos atañe estos conceptos reflexionan sobre los cambios de la culura popular y su relación (y tensión) con lo global y critican la vigencia de noción de identidades estables perteneciente a una cultura popular tradicional. Uno de los elementos preponderantes de los 90s en el arte contemporáneo latinoamericano, así como también en el quiteño fue la deconstrucción de la adscripción identitaria. En muchas propuestas artísticas se dan críticas al estado nación y se ironiza en torno a los baluartes del arte moderno identitario, los contenidos de la cultura popular resignificados por las prácticas artísticas permiten cuestionar la noción de identidad estable. Si en la modernidad la cultura popular era vista como un resguardo de identidad, en la contemporaneidad artística una cultura popular hibrida, mestiza y portadora de otro tipo de modernidad, no "universal" es articulada de una manera crítica. De manera directa o indirecta, el arte contemporáneo también se ha permeado de los debates en las ciencias sociales, los cuales le han permitido captar los procesos de cambio en la cultura popular.<sup>56</sup>

# Arte contemporáneo en Latinoamérica: estrategias de apropiación

En el anterior capítulo se había revisado al término apropiación, ahora me enfocaré en el sentido que se le da al término en el arte contemporáneo latinoamericano. Es a la supuesta autenticidad de los meta-relatos de la modernidad que se opone la apropiación artística (Owens 1994, Crimp 2002, Prada 2001). Su operación está enfocada no tanto a usar repertorios visuales de épocas precedentes de manera neutral, transparente o acrítica, como en apoderarse de los discursos del pasado. El teórico del arte español Juan Martin Prada (2001: 17 -22) diferencia al citacionismo postmodernista de artistas como Julian Schnabel que se apropia de las imágenes para un uso formalista, al apropiacionismo crítico, una práctica que el autor ubica en muchos de los artistas contemporáneos de los

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Este proceso también se ha dado a la inversa, las reflexiones de García Canclini (1990) (1994) en torno a la obra de Guillermo Gómez Peña y a la escena de arte contemporáneo de la frontera mexicana-estadounidense, son un ejemplo de cómo el arte contemporáneo puede ser un recurso para analizar los procesos culturales contemporáneos.

80 y 90. Para Owens (1994) habría una crítica a la representación que viene desde el postestructuralismo. Parafraseando al autor se trataría de minar el estatus referencial de lo visual y su reclamo de espejo de la realidad. El apropiacionismo crítico trabaja por mostrar que esa realidad es una ficción producida por su representación cultural. Es a través de la apropiación, pero también la manipulación y la parodia, que los artistas apropiacionistas trabajan para visibilizar los mecanismos invisibles por medio de los cuales estas imágenes se aseguran su supuesta transparencia (Owens 1994: 111).

Por motivos de espacio no es posible nombrar a la extensa producción artística apropiacionista euro-norteamericana que acoge a prácticas cercanas al feminismo con artistas como Cindy Sherman y Sherrie Levine. La apropiación del museo o de la idea del museo para relatar historias invisibilizadas (Marcel Broodthaers, Fred Wilson, Illya Kabakov) la discusión en torno a la idea del autor, la crítica de la identidad (Yamusama Morimura, Cindy Sherman), la relativización de la historia (Michael Asher, Nancy Spero, Joseph Kosuth), la apropiación crítica del monumento (Krystof Wodizcko, Jeff Koons). El arte apropiacionista abrió para el arte contemporáneo una perspectiva crítica mediada por la metáfora, el pastiche y la cita.

Otra entrada para entender la apropiación en el arte contemporáneo es a través del concepto de alegoría de Craig Owens (1994: 57). Este teórico utiliza el concepto de alegoría de Walter Benjamin para entender los modos en que el arte contemporáneo crítico subvierte los discursos de la modernidad. La alegoría es un modo de leer un texto por medio de otro, para Craig Owens la alegoría es un medio eficaz para articular posiciones críticas. La alegoría no inventa imágenes, más bien las confisca, es una imagen doble, que luego de ser apropiada es vuelta a poner en circulación con otro significado.

Como veremos posteriormente en el arte contemporáneo producido en Quito es recurrente la articulación crítica por medio de la apropiación y se hacen presentes procesos de alegoría similares a los descritos por Owens. Como se verá más adelante, los elementos de la cultura popular son apropiados en muchas propuestas artísticas para resignificarse como contenidos críticos.

Si en la apropiación crítica del arte contemporáneo euro-norteamericano se hicieron presentes propuestas que subvertían los discursos e instituciones de la modernidad, en el arte contemporáneo latinoamericano se dieron prácticas apropiacionistas que incluyeron la problemática relación geopolítica entre centroperiferia y sur-norte en sus propuestas. Si en Estados Unidos y Europa la idea de apropiación emerge en el arte contemporáneo de los 80 y 90 gracias al influjo del posmodernismo, en Latinoamérica la idea de apropiación cultural era utilizada por los "modernismos periféricos" (Pratt 2000) desde la primera mitad del siglo XX. El caso más importante en cuanto a la conceptualización sobre el proceso de apropiación se da en La Antropofagia, idea propuesta por las vanguardias artísticas brasileras de los años 20 del siglo XX<sup>57</sup>. Este concepto es apropiado de los indígenas Tupinambaes del Brasil y tiene relación con la incorporación y asimilación de lo ajeno, convirtiéndolo en propio. Este modelo subvierte la relación entre centro y periferia ya que no expresa una idea de dependencia cultural frente a occidente, sino más bien una apropiación creativa de lo exógeno (Subercaseaux 1994: 29). El referente de los antropófagos brasileros es interesante ya que está abierto a una asimilación que no solo se da por lo cosmopolita europeo, sino por una influencia de la cultura popular. Recordemos que el Brasil de la década del 20 y 40 - época en el que surgen los modernismos brasileros - tenía una fuerte presencia de la cultura popular negra y mestiza.

Ahora bien el modelo de apropiación propuesto por la antropofagia brasilera fue retomado por la teoría crítica latinoamericana de los años 80 y 90 como un rasgo afirmativo del arte latinoamericano y su condición periférica (Gerardo Mosquera 2009). Se visibiliza esta postura en un texto de Nelly Richard de los años 80 (1994b). A continuación reproduzco un fragmento que da cuenta del estado del debate en esos años:

Consumidora de imágenes y símbolos que tanto la modernidad como la posmodernidad internacionales rematan en sus franjas de desgaste, la periferia ha tenido que perfeccionarse en el manejo de una cultura de la re significación" supliendo la falta de un repertorio "propio" con la agilidad del gesto de la "apropiación": gesto consistente en la reconversión de lo ajeno a través de una manipulación de códigos que por un lado, cuestiona lo impuesto al desviar su prescriptividad de origen y que, por otro, re-adecua los préstamos a la funcionalidad local de un nuevo diseño crítico (Richard 1994b: 42).

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> La noción de *Antropofagia* aparece específicamente en el *Manifiesto Antropófago* publicado por Oswald de Andrade en 1928 en el Primer Número de la Revista de Antropofagia.

El paradigma de la antropofagia fue clave para el pensamiento crítico latinoamericano postmodernista. Quiero argumentar que al igual que en los "modernismos periféricos" que se alimentaban de manera crítica tanto de las tendencias artísticas de lo local como del arte universal, en el arte contemporaneo latinoamericano se da una doble apropiación, por un lado están presentes los códigos de occidente y por otro la cultura popular, la cual es resemantizada y resignificada. En un texto más reciente, Nelly Richard alude a un reempleo crítico de lo occidental y reconoce que ese re-empleo pasa por lo local. En opinión de la autora, el collage postmodernista significa para Latinoamérica —en su condición periférica- una posibilidad de dejar en las ideas occidentales dominantes una "marca de marcación" [...] Reciclando dichos enunciados mediante combinaciones de subconjuntos que pervierten las sistematicidades primeras torciendo su legalidad de origen" (1994a: 37).



Figura No 1 Beatriz González, El Altar 1990

Otra entrada para entender los procesos artísticos latinoamericanos estaría en la utilización de la noción de alegoría desarrollada por Owens, esto es la confiscación de una imagen (una imagen doble, que luego de ser apropiada es vuelta a poner en circulación con otro significado) (Owens 1994: 57).

Alegoría y antropofagia son conceptos similares a la idea de mímica poscolonial propuesta por Víctor Manuel Rodríguez (2003) para hablar de la obra de la artista colombiana Beatriz González quién al copiar el arte occidental desde los códigos de la cultura popular local desacraliza el estatuto de maestría del arte occidental.<sup>58</sup> Para el autor, la idea de mímica poscolonial funciona como una táctica que devuelve al colonizador una mirada de sí mismo. "La mímica desestabiliza la pretensión de la cultura dominante de ser única, universal, auténtica y suspende su aparato de saber y poder. La mímica desestabiliza a cualquier cultura que tenga la pretensión de ser pura (Ídem: 273), "La mímica es una forma de apropiación que usa figuras de similitud y parecido y que es en sí misma una forma de rechazo." (Ídem: 272) Para Rodríguez, la artista Beatriz González (conjuntamente con otros artistas) fueron responsables de producir en el terreno de la representación una rica escena poscolonial que se distancia del discurso oposicional. También afirma que la crítica poscolonial se articula a través de luchas suplementarias, "esas que se adicionan al discurso hegemónico pero que no aumentan la grandeza de la historia y la tradición sino que le recuerdan su carácter incompleto" (Rodríguez 2003: 272 y ss.).

# Arte contemporáneo y cultura popular en la región andina: dos estudios de caso

He escogido dos estudios de caso presentes en el nivel regional andino.<sup>59</sup> En estas propuestas el tema de la relación entre arte y cultura popular es un eje central. Hay que

-

<sup>58</sup> Víctor Manuel Rodríguez toma el concepto de mímica poscolonial de Hommi Baba.En su texto plantea una discusión a la crítica de arte modernista Marta Traba, quién al referirse a la obra de Beatriz González argumentaba que las referencias locales son suplementarias a la obra, según ella la operación de González consistía en mostrar el carácter atrasado de la cultura colombiana. Mientras tanto para Rodríguez la mímica de González opera como una crítica a la pretensión de verdad de la cultura occidental. Mientras la crítica de Traba se mueve dentro de nociones del arte que ponen énfasis en el carácter formal y supuestamente universal de la obra, Rodríguez devuelve el carácter crítico al trabajo de González.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Como hemos visto anteriormente la cultura popular en los Andes tiene como elementos constitutivos lo indígena, lo negro y lo mestizo-indígena, aunque sin duda no son los únicos

decir que estos ejemplos no corresponden a la obra de un artista en específico sino más bien a proyectos que generaron plataformas de visibilización y reflexión sobre la cultura popular y su relación con el arte y las visualidades contemporáneas. Estos ejemplos, además, fueron escogidos porque posibilitaron diálogos entre artistas contemporáneos y populares. Me refiero a *Populardelujo* (Colombia) y *Micromuseo* (Perú), dos plataformas que aunque tienen en común su circulación por vía virtual, responden a modos distintos de relación con la cultura popular y de concepción de los proyectos curatoriales y expositivos. A continuación analizaré cómo estas dos plataformas han visibilizado la fuerza (creativa, estética y política) de lo popular en Colombia y en Perú sin una visión esencializada de los procesos culturales. Entre otros aciertos han incluido las historias de vida de los creadores populares teniendo en cuenta sus historias personales, discutiendo así la noción de que lo popular parte del anonimato, una visión recurrente cuando se aborda el arte popular. Se han desarrollado propuestas curatoriales en las que hay una clara intencionalidad política de derrumbar las fronteras (persistentes en el ámbito latinoamericano) entre alta y baja – cultura. Así, el medio virtual de la Web es solo una parte del trabajo de estas plataformas, la web funciona a la manera de un espacio físico es el rostro visible de los proyectos- funciona como un espacio de visibilización de las investigaciones y las inserciones que Micromuseo y Populardelujo realizan en galerías y museos o en sitios no tradicionales. Son las diversas y dinámicas actividades de estos proyectos las que alimentan el espacio de la Web.

### **Populardelujo**

El Proyecto de *Populardelujo* surge en Colombia en el 2003 por iniciativa de Juan Esteban Duque, Roxana Martínez y Esteban Ucrós. Diseñadores gráficos de profesión, comienzan a registrar la gráfica popular bogotana como una necesidad de visibilizar, archivar y catalogar lo que ellos consideraban como un patrimonio de la ciudad.

6

elementos que le son inherentes. Con todo lo discutido anteriormente no podríamos ver a lo indígena (o a lo negro) como algo puro e incontaminado, o como una esencia que nos devuelve a unos orígenes; necesariamente tenemos que aprehender lo indígena como un hecho histórico y al mismo tiempo contemporáneo.

www.populardelujo.com es un medio ampliamente visitado en toda Latinoamérica.<sup>60</sup> Este proyecto se inserta en un nuevo escenario, articulado por medio de redes, con públicos diversos, y a la vez invisibles, y colaboraciones coyunturales de actores diferentes. "Populardelujo no es ni un web site ni una revista. Es decir, no es solamente eso.... Nosotros entendemos a Populardelujo como un proyecto que se materializa de muchas maneras dependiendo de las circunstancias. La página web es solamente uno de esos formatos que el proyecto puede encarnar" (Esteban Ucros, entrevista, 2010).



Figura No 5: Portada de la página de Popular de lujo 2003 a 2008. Actualmente la página se encuentra funcionando en un blog ya que está en un proceso de remodelación.

El formato de la página web es el que permite la puesta en escena de la gráfica popular local a nivel global, sin embargo cabe preguntarse en qué medida esa gráfica se transforma a través de su visualización en el Internet y su consumo mediático, y en qué medida el proyecto problematiza la relación entre lo local y lo global. Al abrir la página web de Popular de Lujo nos recibe un tigre con las fauces abiertas, una imagen

60 Según Esteban Ucros está página llegó a tener 20.500 visitas al mes, actualmente la página se encuentra en un proceso de actualización a la tecnología Web 2.0, en la actualidad es posible visitar el site antiguo y un blog que tiene 1800 visitas mensuales. Entrevista via mail a Esteban Ucros mayo 2010.

apropiada de alguna calcomanía del interior de un camión o de la puerta de un bus de transporte suburbano. Junto al felino hay un slogan que dice: "Populardelujo, así es aquí."

Bogotá es lo que nosotros mejor conocemos y en donde tienen lugar gran parte de nuestros recuerdos, estamos atados a ella de sangre y/o de corazón y mal o bien, estar aquí ha significado algo distinto y único a estar en cualquier otra parte. Populardelujo es un ejercicio de reconocimiento de lo bogotano y de celebración de nuestras singularidades. Y es también una declaración elemental: nos gusta esto y nos gusta ser de aquí.<sup>61</sup>

Me pregunto si en una época de globalización tiene sentido la evocación del valor de lo local. Nelly Richard (2009: 29) habla de que la reivindicación de lo local puede darse de dos maneras: como acción reactiva ante las influencias contaminantes de la globalidad, es decir como un resguardo de identidad ante la contaminación de la pureza cultural y también como diferencia situada, es decir como localización estratégica frente a lo global. La noción de diferencia situada, permite pensar la producción cultural latinoamericana, relacionada con el arte contemporáneo o con el diseño (como es el caso de *Populardelujo*), desde una posición no esencialista, que al mismo tiempo que se coloca en la escena global (en este caso virtual), parte de lo local.

¿Pero, por qué tiene importancia un proyecto de la naturaleza de *Populardelujo*? Considero que aparte de la visibilización de la gráfica callejera, su importancia radica en el tratamiento que se le da a la información recabada. *Populardelujo* realiza registros de distinto tipo, fotografías, entrevistas, grabación de material de audio y video, la construcción de este archivo rebasa la documentación y privilegia un acercamiento a los modos de hacer de la gráfica popular desde la perspectiva de sus hacedores. A partir del material recopilado para la página web el colectivo elabora textos y diseños, además de eso hay un trabajo prolijo en la clasificación de la información por tipologías. Es interesante lo que el colectivo logra con las clasificaciones; las mismas dotan a los contenidos de un contexto, permiten construir un diálogo entre las imágenes, las diversas tendencias gráficas de los hacedores. Permite además ver la relación entre la cultura

-

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Popular de Lujo, Bienvenidos, consultado el 3 de junio de 2010 en <a href="http://www.populardelujo.com/acercade/que\_es\_populardelujo.htm">http://www.populardelujo.com/acercade/que\_es\_populardelujo.htm</a>

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> Richard utiliza el concepto de "diferencia situada" para hablar de las maneras en que las prácticas artísticas latinoamericanas pueden crear dislocaciones en los contextos multiculturales de aceptación del arte contemporáneo posicionando agendas políticas críticas.

global y su visualidad y las representaciones locales, rescatando las imágenes que son parte intrínseca del imaginario visual de Bogotá. <sup>63</sup>



Figura No 6: Vista de la sección *Galeria De Luxe* de *Populardelujo*. Puede percibirse la manera de clasificar las imágenes.

La efigie del *Divino Niño*, los personajes de telenovela, las representaciones sobre la violencia o los sortilegios, han sido incorporados a esta Web. *Galería De Luxe* es el espacio que aloja tipologías de mujeres y hombres, de niñas y niños, de anfibios y dinosaurios, de conjuros y cristos, así como también prendas de vestir, artículos elegantes, armas, afiches, volantes, partes del cuerpo, vírgenes, mujeres, etc. Al hacer click en cada clasificación, el sitio Web despliega una serie de fotografías, cientos de

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>El archivo virtual está clasificado de la siguiente manera: "Así es aquí", sección en la que se aborda la vida popular bogotana, "Personajes de Lujo", que incluye entrevistas a personajes significativos de la vida popular, "Inspiración Bogotá" que recopila crónicas sobre cultura popular, "Gráfica de otros Lares" que recoge colaboraciones internacionales sobre cultura popular, "Movilización Popular" que incluye las producciones y proyectos de *Populardelujo*. Además de eso la página utiliza un sistema que permite la navegación temática -a la manera de una base de datos- por ejemplo, si se está mirando animales, aparecen gráficas similares, esto permite tener una lectura comparativa de las imágenes.

imágenes que dotadas de su contexto tienen mucho que decir sobre Bogotá y Latinoamérica. Son imágenes que representan otro modo de ver y que todavía se resisten, no tanto a la globalización como al desplazamiento producido por la imposición de las estéticas relamidas y homogeneizadas cercanas al mall, en tanto canon visual. En ese sentido, son imágenes que representan la diferencia.

¿Me pregunto cómo desmonta *Populardelujo* los esencialismos identitarios que la modernidad latinoamericana atribuyó a lo popular? Pienso que trabaja a partir de la visualidad de una cultura popular dinámica, que no se deja captar como esencia identitaria. Las visualidades producidas en la gráfica popular son identidades no esenciales (Hall 2003), es decir construcciones identitarias posicionales. Estas representaciones son creadas a partir de una relación entre un hacedor de imágenes y un usuario, ambos influenciados por lo local y por el influjo de la circulación masiva de imágenes y deseos. Las imágenes de la gráfica popular orientadas a publicitar, dan una identidad única a cada negocio y un sentido de adscripción a cada dueño. En ese sentido se trata de procesos de auto representación a nivel micro a través de la mediación situada de los artistas populares.

¿De qué manera sigue siendo operativa la discusión en torno a las distinciones entre lo culto y lo popular propias del pensamiento latinoamericano (Canclini 1990, Escobar 2008) para evaluar un proyecto de estas características? *Populardelujo* ha trabajado por impugnar las categorías que asignan un lugar fijo (y fijado) a lo popular en contraposición a lo culto, prueba de esto es la organización de exposiciones de artistas populares en espacios expositivos de difícil acceso por su relación con lo culto. El colectivo también ha tratado de rescatar la visualidad que se pierde cuando en el espacio público entran en juego las imágenes "diseñadas profesionalmente" provenientes de lo masivo – corporativo. *Populardelujo* recopila una visualidad de lo cotidiano, la gráfica

-

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Aunque se podría decir que mucha de la gráfica popular recuperada por *Populardelujo* refuerza estereotipos esencialistas de corte racista o de género, sin que haya una problematización por parte de *Populardelujo* de los contenidos de estas imágenes, esa no es la función que ese colectivo se ha planteado. Si *Populardelujo* discriminase ciertas imágenes por sus contenidos machistas o estereotipantes estaría realizando un registro parcial, de corte moralista, de las imágenes y estaría romantizando a la gráfica popular. Una lectura crítica, por un lado debería considerar la economía visual de las imágenes (en los términos de Deborah Poole 2000), es decir los procesos de producción, circulación y consumo y por otro tomar en cuenta el acercamiento de Stallybrass & White (1986) quienes advertían sobre el riesgo de romantizar lo popular.

popular se diferencia de las estéticas homogeneizadas presentes en gran parte del diseño publicitario actual.

Para reflexionar sobre *Populardelujo* hay que tomar en cuenta que en muchas ciudades latinoamericanas la gráfica, así como otras formas materiales de la cultura popular urbana, está siendo desplazada sea por las regeneraciones urbanas y por las lógicas de exclusión que a partir de la regeneración se provocan, así como por la incorporación de tecnologías más baratas en el campo de la publicidad a pequeña escala. Un proceso de esta naturaleza se ha ido dando en Quito como en otras ciudades latinoamericanas. Por un lado se implementaron dispositivos de ordenamiento del espacio urbano a partir de los cuales se desarrollaron políticas de homogeneización de los rótulos y por otro se masificó la tecnología del plotter digital, hecho que abarató costos, serializó la producción y empobreció el aspecto estético de la gráfica de la ciudad: patrimonio de la ciudad. En palabras de Juan Esteban Duque:

...nosotros siempre hemos hablado que la gráfica es patrimonio de las ciudades, de\_eso nunca se ha hablado en términos institucionales. En diferentes momentos se\_habla que la danza puede ser un patrimonio, que la arquitectura puede ser patrimonio, que un montón de cosas nuevas pueden ser un patrimonio, pero de la\_gráfica callejera nunca se ha hablado. 66

La grafica callejera es desplazada y venida a menos, considerada como una producción secundaria, de carácter artesanal y sin potencial artístico. y excluida como patrimonio. Si tradicionalmente se entiende por patrimonio a la cultura material relacionada con la alta cultura, los monumentos, las bellas artes el arte colonial o lo precolombino, la discusión de *Populardelujo* procura pensar a la gráfica popular como patrimonio, o como otro tipo de patrimonio. Recientemente en el Ecuador el *Ministerio Coordinador del Patrimonio* realizó un inventario de cultura material e inmaterial previo al diseño de políticas de

<sup>-</sup>

<sup>65</sup> En el 2003 se dio una regeneración urbana en el Centro Histórico de Quito que removió los rótulos hechos a mano, la diseñadora Ana Lucia Garcés recopiló fotografías de ese espacio. En el libro Ojo al Aviso, (Garcés 2007) se puede visualizar la gráfica popular quiteña 66 *Transistor # 1*, Entrevista grupal realizada por Fabiano Kueva (Oído Salvaje) a Juan Esteban Duque, Antar Kuri, y X Andrade, en el marco de la Otra Feria de Bogota 2008, consultada en: www.laselecta.org

estado de protección del patrimonio<sup>67</sup>. Se ha dado una patrimonialización de lo popular a través de la etiqueta de cultura inmaterial, en la que se incluyen a ritos y fiestas dentro de una noción esencialista de la cultura, como parte de ello aspectos vivos como la gráfica popular han sido excluidos<sup>68</sup>. Visualidad menospreciada como estética válida, en algunos casos ha sido apropiada por el arte o por la industria editorial como un producto kitsch o como mera curiosidad sin tomar en consideración el contexto histórico de las imágenes. Popular de lujo no se apropia de la gráfica popular en tanto curiosidad estética, si bien es cierto se da una valoración de esa estética diferenciada, su lectura va mas allá, dotándola de un sentido y un contexto. Creo que ahí está la cualidad política del proyecto: el tratar de derrumbar la mirada "culta" que construye a la visualidad popular como una estética menor.

¿Cuál es la relación-participación de sujetos subalternos en esta propuesta? A partir del trabajo de *Populardelujo* los productores populares han podido entrar a espacios del arte o de las instituciones que antes estaban vedados. Se trata de un tránsito entre sistemas de arte y cultura, sin embargo, este tránsito no está articulado desde la institucionalidad y no asigna valor a los objetos arbitrariamente (como reflexiona Clifford [2001]). Este tráfico se da más bien a partir del encuentro entre un colectivo independiente (que por su trabajo sostenido ha logrado cierta visibilidad en el campo cultural) y los artistas populares, quienes responden ante el interés de *Populardelujo* aceptando participar en el proceso de puesta en escena de su obra. Ticio Escobar advierte de los riesgos de que "una minoría culta hable en nombre del pueblo o que pretenda ejercer la tutela del pueblo, cuando los sectores populares son los únicos autorizados a modificar los datos de su propia realidad" (2008: 83).

٠

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Para el Ministerio patrimonio "Es lo que se hereda de los padres y de la naturaleza, y lo que queremos heredar a nuestros hijos y a las generaciones futuras. Es el conjunto de bienes que caracterizan la creatividad de un pueblo y que distinguen a las sociedades y grupos sociales unos de otros, dándoles su sentido de identidad." Información consultada en: el 10-11-2010.

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Para reflexiones en torno al patrimonio en el Ecuador, es interesante el debate en torno a la regeneración urbana en Quito (Kingman Revista Iconos Número 20 – 2004) y a la discusión sobre el control del espacio público en Guayaquil (Andrade 2007b).



Figura No 7: Arnulfo Herrada posa en la exhibición 4 TESOS: la gráfica de Jorge, Herrada, R.A.M y El Runner. Lugar: Centro de Formación de la Cooperación Española, Cartagena de Indias, Plaza de Santo Domingo. Curaduría realizada en octubre de 2010 por Populardelujo. Foto reproducida de:

Populardelujo.wordpress.org

Considero que entre el colectivo colombiano y los hacedores de imágenes no se da una correspondencia paternalista, se trata de un encuentro provocado a través de una vinculación –que si bien es cierto es suscitada por el colectivo- se ha desarrollado de manera horizontal, dando como resultado exposiciones retrospectivas de los maestros bogotanos de la gráfica popular.

La primera aproximación de *Populardelujo* se dio por lo visual. Diseñadores de profesión y con un interés en el diseño callejero comienzan acercándose a la parte exterior de las imágenes, sin embargo, poco a poco se van encontrando con los hacedores de la gráfica: la recopilación se convierte en investigación y a partir de la investigación se da un encuentro con los artistas. Lo interesante de este proceso es que si bien el colectivo

tuvo un primer acercamiento a la gráfica desde su perspectiva puramente formal, esta aproximación se fue convirtiendo- con el proceso de trabajo y de búsqueda- en una aproximación cercana a lo antropológico. Menciono lo antropológico no solo por la incorporación de ciertos elementos propios del trabajo etnográfico, sino también por la comprensión de la relación con el Otro, esto es a partir de un trato horizontal, respetuoso, basado en un diálogo que pasa por considerarlos creadores y sujetos de la historia. 69 A continuación reproduzco un fragmento de un texto sobre el artista Herrada:

Las pinturas que componen esta muestra son reproducciones hechas por el propio Arnulfo Herrada de algunos de aquellos trabajos realizados para restaurantes, cafeterías, cantinas, talleres y almacenes de ropa en las calles de Bogotá. A la hora de elegir las piezas quisimos incluir las dos principales vertientes de su trabajo: el puramente comercial y el decorativo. El mural de Chaquetas J.V, que hizo en el barrio Eduardo Santos (del cual se deriva la glamorosa pareja que aparece en esta muestra) es uno de los ejemplos más vistosos de lo primero: no deja duda de que Arnulfo es dueño de un estilo personal y de un repertorio tipográfico y compositivo capaz de promocionar cualquier producto de manera clara y contundente.<sup>70</sup>

Como ya hemos dicho antes, *PopulardeLujo* visibiliza a la gráfica popular como "diferencia situada" (Richard 2009: 24), es decir sin tomar a esa producción como un hecho estable y perteneciente a una identidad esencial y pura. Ya se ha dicho que en *Populardelujo* la visibilización se da con un énfasis en el contexto, eso impide que las imágenes sean desplegadas desde una mirada exotizante, son imágenes pertenecientes a un contexto y momento específico, como parte de economías visuales dinámicas, propias de Bogota, pero al mismo tiempo similares a otras visualidades latinoamericanas. Un acercamiento respetuoso a la gráfica y a sus hacedores da la posibilidad de un

-

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Bien cabe una reflexión de la antropóloga Blanca Muratorio sobre Fabian "Como bien lo ha señalado Johannes Fabian, en su trabajo sobre un pintor popular contemporáneo de Zaire, la responsabilidad del antropólogo es representar a la gente que estudia y sus obras, de tal manera que no erradique su presencia como sujetos históricos" (Muratorio 2000: 48). El tema de la contemporaneidad y la historicidad de los creadores populares también está presente en el trabajo de Ticio Escobar quien discute el hecho de que si en lo artístico occidental "lo contemporáneo designa el intento de enfrentar con formas, imágenes y discursos las cuestiones que plantea cada presente. Desde este ángulo, cabe considerar contemporáneos los esfuerzos de todos los artistas que buscan rastrear los esfuerzos esquivos de su propio tiempo. Aunque reitere patrones formales varias veces centenarios, un atavío indígena resultará contemporáneo en cuanto mantenga su vigencia" (Escobar 199: 17 -18).

<sup>70</sup> Arnulfo Herrada, artista. Reseña de Popular de Lujo, consultado en: http://www.populardelujo.com/personajes/arnulfo herrada.htm

encuentro entre los miembros del colectivo y los artistas. Un ejemplo son las curadurías realizadas por *Populardelujo* sobre los trabajos de varios artistas populares de Bogotá como: Jorge Montesdeoca (*La Otra Feria – Bogota - 2007*) Arnulfo Herrada, (*La Otra Feria Bogota*, 2008) y Roberto Ayala (*La Otra Feria – 2009*)<sup>71</sup>. Quiero terminar este acápite con el fragmento de un texto de *PopulardeLujo* sobre la gráfica que, de alguna manera, sintetiza el acercamiento a lo popular en su trabajo:

Se trata de un patrimonio tan prosaico que su preservación no depende de grandes presupuestos ni de la acción de determinadas organizaciones. Reside más bien en la capacidad de cada cual de asumir el lugar en el que vive como propio y no como un mal necesario, y depende de la capacidad que tengamos para poner a funcionar los circuitos de la memoria y de que encontremos los mecanismos para transmitirla.<sup>72</sup>

### Micromuseo

Micromuseo es un proyecto que ha funcionado con diferentes nombres desde la década del 80<sup>73</sup>. Una de las causas para su emergencia fue la necesidad de abrir una instancia crítica ante el "vacío museal" existente en el contexto peruano (Buntinx 2007). Micromuseo es un museo sin espacio físico, en la actualidad se puede decir que es el Internet el que da al proyecto visibilidad y un sentido de institucionalidad, al igual que en el caso de Populardelujo la página web <a href="http://www.micromuseo.org.pe/">http://www.micromuseo.org.pe/</a> deviene en un archivo dinámico en el cual se visibilizan sus líneas de trabajo. Antes de entrar a analizar los lineamientos de Micromuseo y los casos específicos en los que el proyecto relaciona lo erudito con lo popular es necesario detenerse un momento en Gustavo Buntinx, el "chofer" de Micro Museo, quién maneja, dirige y gestiona este espacio, que a la vez de ser un museo es un proyecto crítico. Historiador de arte, Buntinx es uno de los más importantes teóricos latinoamericanos en el campo artístico, además de dirigir Micromuseo como proyecto independiente, ha curado un sinnúmero de exposiciones. Sus textos rescatan la historia del arte crítico peruano en propuestas de los años 80 como las

<sup>71</sup>Los tres artistas fueron incluidos en el libro Jorge Montesdeoca / Roberto Ayala / Arnulfo Herrada, producido bajo el auspicio de La Trienal Poligráfica de San Juan de Puerto Rico en su edición 2009.

<sup>72</sup>Popular de Lujo, La Posibilidad de Ser de alguna parte, consultado en:

http://www.populardelujo.com/movilizacion/revista semana.htm

<sup>73</sup> Se fundó en el año 1984 con el nombre de Museo Alterno y en el año de 1984 se instauró con el nombre de *Micromuseo*. (Gustavo Buntinx, entrevista, 2010)

de Huayco o EPS y trabajan la visualidad peruana contemporánea desde un enfoque direccionado a impugnar las fronteras entre lo erudito y lo popular. Testigo de una visualidad andina y mestiza, sus escritos y curadurías reflexionan sobre la diversidad de temporalidades que en el Perú contemporáneo coexisten en simultaneo (Buntinx, entrevista, 2010).



Figura No 8: Logo de *Micromuseo* diseñado por Gustavo Buntinx,. Susana Torres y Elliot Urhuhuaranga, 2006. Imagen reproducida de <a href="http://www.micromuseo.org.pe">http://www.micromuseo.org.pe</a>

Sus escritos, aparte de alimentar el sitio de *Micromuseo* han estado presentes en las más importantes compilaciones de la teoría del arte latinoamericana. <sup>74</sup> La práctica de Buntinx se mueve en un paralelo entre la generación de proyectos que circulan en el campo del arte y un posicionamiento crítico ante problemáticas extra-artísticas. <sup>75</sup> En *Micromuseo*,

74 Un ejemplo de estos son las ediciones compilatorias que se han reseñado en este capítulo: Beyond The Fantastic (1994), Políticas de la Diferencia (2002).

75En el espacio del blog (http://micromuseo-bitacora.blogspot.com/) es posible ubicar los posicionamientos políticos de Buntinx. En este blog se discute temas coyunturales relacionados

el papel de Buntinx es determinante, sin embargo, también cuenta con la contribución de Sophia Durand y Daniel Contreras.

Habíamos dicho que *Micromuseo* no disponía de espacio físico. ¿Qué es entonces lo que hace a *Micromuseo* un museo? En una fracción del manifiesto (de viaje) está escrita la siguiente declaración:

Una política de INSCRIPCIONES MÚLTIPLES cuya materialización privilegiada no está en el objeto o en la colección o en el espacio físico, sino en el PROYECTO CRÍTICO que articula a cada uno de esos elementos, aún con anticipación de sus existencias respectivas. EL MUSEO ANTES DEL MUSEO. <sup>76</sup>

Para Gustavo Buntinx lo que hace que un museo funcione como tal, no es el despliegue fastuoso del edificio, son las ideas y los objetos que en su colección se alojan. Este entendimiento de lo que es un museo, al parecer le ha dado resultado ya que en la actualidad es "el único museo que en el Perú no tiene ningún local (porque nosotros lo que hacemos es ocupar locales ajenos según la naturaleza del proyecto), pero que ocupó sin embargo todo el espléndido edificio de arte contemporáneo de Santiago de Chile" (Buntinx, entrevista, 2010).

En los proyectos de *Micromuseo* se evidencia la importancia del diálogo entre los objetos de la colección y las ideas. A partir de esta relación se piensan y ejecutan las propuestas curatoriales. Se trata de una dialéctica en la cual las piezas de la colección inciden en las ideas, sin embargo, a la vez, los conceptos articulan narrativamente a los distintos objetos. Un aspecto interesante de la praxis de *Micromuseo* está dada en la impugnación de la categoría arte como criterio de valor preconcebido de los objetos. En vez del término arte en *Micromuseo* se prefiere utilizar el término cultura material. Esta impugnación tienen un carácter geo-político. Siguiendo a Ticio Escobar (quien influenció el pensamiento y la práctica de Gustavo Buntinx) el mito del arte es una construcción

con la memoria y las políticas de la representación. Un ejemplo del funcionamiento del blog y del posicionamiento activo de Buntinx ante situaciones concretas se puede ver en varios posts de junio del 2010. Bajo el título "Batallas por la Memoria", se recopila información sobre la modificación de un monumento a la memoria a los desaparecidos, ubicado en el Barrio de Tarata.Buntinx se posiciona políticamente en contra de esta situación y da cabida a las proclamas y manifiestos de los vecinos.

76 Consultado en: <a href="http://www.micromuseo.org.pe/manifiesto/index.html">http://www.micromuseo.org.pe/manifiesto/index.html</a> el 10 de junio del 2010.

67

occidental que establece que solo ciertas prácticas alcanzan las cumbres iluminadas del espititu (Ticio Escobar 2008 -1991: 70) De acuerdo al antropólogo y teórico del arte, el estatuto arte "se da como un privilegio autoconcedido y se convierte en un obstáculo para el reconocimiento de las otras particularidades culturales" (Escobar 2008:71).<sup>77</sup>



Figura No 9: Montaje de en la Bienal de Valencia de 2007. Confrontación de la fotografía de Jorge Torres Serna con la escopeta "hechiza" y el testimonio manuscrito de comuneros de Quinua, Ayacucho

En la práctica de *Micromuseo*, arte erudito, artesanías populares, objetos industriales, fotografías de prensa, se juntan en lo que Buntinx denomina musealidad mestiza y promiscua. ¿Pero, cómo dialogan en las curadurías de *Micromuseo* los distintos objetos? La relación entre lo erudito, lo masivo y lo popular, se da por una ponderación de las piezas, no tanto por cualidades estéticas basadas en los cánones del arte erudito, sino mas

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Hablo específicamente de la dirección que Ticio Escobar le dio al Museo del Barro, (Paraguay). Este museo de arte popular, al igual que Micromuseo, exhibe arte contemporáneo y cultura popular. En el caso del Museo del Barro la relación con los artistas populares va mas allá de la exposición de piezas de arte popular, se trata de un trabajo colaborativo con los artistas populares que ha posibilitado la apropiación del proyecto y del espacio.

bien por la historicidad de las mismas y por lo que evocan determinados objetos colocados al lado de otros. El valor del objeto no está dado por las características "artísticas", sino por la potencialidad para suscitar reflexiones sobre la historia contemporánea del Perú, una historia que en términos de Buntinx, está llena de dislocaciones y temporalidades múltiples.

Un ejemplo del diálogo entre las distintas piezas del museo se da en la curaduría "Lo impuro y lo contaminado: Pulsiones (neo) barrocas en las rutas de MICROMUSEO ("al fondo hay sitio")". <sup>78</sup> En una sección de esta gran exposición llamada la *Exhumación* de la Violencia (relacionada con el periodo senderista en el Perú), Micromuseo colocó en tensión los fusiles artesanales o hechizos de los campesinos con piezas de arte contemporáneo. Seguramente fusiles y pinturas no tendrían nada que ver en una concepción tradicional del sistema de arte y cultura (Clifford 1995), que asigna a ciertos objetos la cualidad de ser objetos artísticos superiores mientras a otro les relega a la categoría de ser simples cosas. En la curaduría de Buntinx no importa el carácter formal, lo que interesa es más bien la calidad de huella que determinadas cosas poseen, considerando que muchas veces esa huella del pasado tiene una carga de conflicto. Pensemos en la densidad de un objeto como el fusil hechizo que se destruía luego de disparar el primer tiro, sobre todo si lo vemos montado al lado de una fotografía de prensa que muestra a un grupo de campesinos "...andinos sobrecogidos, (acababa de producirse una masacre importante de nativos en esa zona) sosteniendo precariamente estas estructuras imposibles, mientras sobre ellos sobrevolaba la alta tecnología militar de un helicóptero" (Gustavo Buntinx, entrevista, 2010). 79 Para Buntinx, la escopeta y las fotografías funcionan como documentos ya que aunque son huellas de un sitio específico, simbolizan la violencia de un momento histórico. Esta violencia persiste en el contexto peruano: en 1999 el artista peruano Javier Silva Meinel retrató a niños posando con los fusiles hechizos en Chumbivilca. Estas fotografías dialogan a su vez con artesanías de helicópteros realizadas con huesos. Según Buntinx, estas artesanías dan cuenta de la traumática presencia del helicóptero en los andes peruanos. Estos objetos se mezclan y se contaminan en lo que Buntinx denomina una musealidad mestiza, en la que ya no tiene

<sup>78</sup>Esta curaduría fue expuesta en el Encuentro entre dos Mares, Bienal de Sao Paulo – Valencia. marzo-junio 2007 y luego en la Trienal de Chile- octubre – diciembre 2009. 79Fotografía de Jorge Torres Serna.

sentido diferenciar entre las categoría artistas – artesano y es preferible hablar de artífice, pues se hace presente una crisis de estas distinciones<sup>80</sup>. Lo interesante del proyecto de Buntinx es que esta mezcla no se da simplemente como una democratización de lo culto y lo popular, como una política incluyente de lo otro (a la manera de las politicas identitarias del multiculturalismo criticadas por Nelly Richard (2009: 28), sino que son más bien importantes los diálogos entre las dos visualidades, así como las tensiones entre los objetos generados en distintos ámbitos. Lo presentado en las curadurías de Gustavo Buntinx no es de ninguna manera el realismo mágico discutido por Mari Carmen Ramírez (1996), una característica de auto exotización que según muchos curadores ha estado presente en el arte latinoamericano (Perez 2009 (entrevista a Mosquera): 11, Richard 2009: 28). Las piezas presentadas por Micromuseo son el reflejo de una realidad híbrida y mestiza. En un vistazo superficial esas imágenes podrían ser categorizadas como exóticas, sin embargo, son imágenes que se resisten a ser exotizadas, son objetos portadores de conflictos políticos que nacen como consecuencia de una realidad fragmentada a la vez que de la huella de un mundo popular andino con mucha fuerza cultural.

Juntar, reunir. Estilos fracturados, lenguajes hechos pedazos –y sin embargo-recompuestos desde sus propios quiebres, con sus fragmentos mismos. Como en un *bricollage* de mitos nuevos construidos con despojos de los ya derrotados. Como en las irradiaciones sincréticas de culturas tecno-tropical andinas cuya (post)modernidad chirriante permea a las industrias de la música y del espectáculo para desde allí redefinir los imperativos contemporáneos de nuestra visualidad de masas.<sup>81</sup>

En esta musealidad "mestiza y promiscua", el diálogo entre los objetos no se corresponde con el apropiacionismo postmoderno de carácter esteticista (Prada 2001: 18-20) que coloca aleatoriamente y acríticamente a las visualidades de distintos tiempos históricos. En el caso de la propuesta curatorial de Micromuseo los objetos dialogan en tanto son fragmentos de la memoria histórica.

<sup>80</sup> Qué es y que quiere ser *Micromuseo* "al fondo hay sitio" consultado en <a href="http://www.micromuseo.org.pe/manifiesto/index.html">http://www.micromuseo.org.pe/manifiesto/index.html</a> el 2 de junio del 2010.

<sup>81</sup> Consultado en <a href="http://www.micromuseo.org.pe/rutas/loimpuro/loimpuro.html">http://www.micromuseo.org.pe/rutas/loimpuro/loimpuro.html</a> el 4 de junio de 2010.

En el proyecto de Micromuseo, lo culto y lo popular se juntan y se mezclan en pos de un proyecto crítico. Gustavo Buntinx habla de contaminaciones y de trabajar con una libre asociación de imágenes. En sus textos están presentes nociones como "lo impuro y lo contaminado", "intercambio de fluidos"; considero que el interés de este emprendimiento peruano depende también de la fuerza de lo que Buntinx llama "lo popular emergente". Buntinx plantea una alianza entre una postmodernidad popular y lo pequeño burgués ilustrado. El proyecto de Micromuseo, a la vez que crítica las construcciones sociales que posibilitan las dicotomías entre lo culto y lo popular, también tiene la posibilidad de ser un espacio de relación productiva entre estos dos ámbitos. Para Buntinx, los proyectos se convierten en espacios de "intercambio de fluidos" (Buntinx, entrevista, 2010) entre esferas diferenciadas y que en el mundo andino están mediadas por el peso de la exclusión. Como se ha discutido anteriormente, en la mayoria de proyectos de Micromuseo se dan intercambios y contaminaciones entre los objetos, sin embargo hay casos en los que estas correspondecias se dan entre los sujetos. Si bien es cierto sería necesario un trabajo etnográfico para conocer el grado de involucramiento de los artistas populares en el proyecto de Micromuseo y las condiciones de esa participación<sup>82</sup>. ¿Cómo las discusiones teóricas de Buntinx se corresponden con la opinión de los artistas populares sobre su propia práctica? Quizás lo que para Buntinx es un intercambio de fluidos y tiene toda una serie de connotaciones políticas es para los hacedores solamente una oportunidad –entre otras oportunidades- de visibilizar su trabajo artístico. Desde este proyecto se está realizando una puesta en escena de lo popular en diálogo con una visualidad perteneciente al arte contemporáneo. Es obvio que el rico mundo cultural que Buntinx recoge no necesita legitimación alguna del campo del arte, mas bien el proyecto de Buntinx se legitima al incluir al otro popular, sin embargo tanto las contaminaciones recopiladas por Buntinx como las narrativas construidas a partir de la mixtura de visualidades ha posibilitado que Buntinx desarrolle un importante trabajo teórico. Si volvemos a utilizar la noción de sistema de arte y cultura de Clifford (2001), sacaremos un análisis similar al de PopulardeLujo, en el caso de Micromuseo no es una

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> Esto permitiría no solo conocer las especifidades de cada proyecto sino también saber la opinión de los participantes. Considero que solo se puede entender la dimensión ética del proyecto entrando a los detalles de la relación entre *Micromuseo* y los artistas populares, en este estudio no tenemos acceso a los mismos.

institución o un Sistema de Arte y Cultura articulado el que trafica con los contenidos de un sistema a otro, es la inquietud de un grupo de trabajo interesado en la cultura popular (y su relación con lo pequeño burgues ilustrado) lo que impulsa el acercamiento a la visualidad popular y la reflexión en torno a ella. Sin embargo hay que reconocer que es en el circuito del arte contemporáneo donde Micromuseo y la producción textual de Buntinx se legitiman.

En cuanto a la circulación de sus propuestas curatoriales Gustavo Buntinx encontró el peso de la persistencia de gestos de exclusión en la curaduría de la obra de Lu.Cu.Ma<sup>83</sup>. Artífice popular de Iquitos, Lu.Cu.Ma es un ex – presidiario que encontró la salvación por medio de Dios y la pintura. "Del puñal al pincel" fue expuesta en el 2003, en la Sala Luis Quesada Garland de la Municipalidad de Miraflores. Para el curador de la muestra, la introducción de la obra de Lu.Cu.Ma en el circuito artístico erudito ha chocado con "prejuicios, miedos e incomprensiones profundas que todavía están ahí, están en la sociedad" (Buntinx, entrevista, 2010) provocados por su performatividad marginal. Se podría pensar que la exposición de la obra de Lu.Cu.Ma en la esfera del arte erudito es problemática ya que la obra pertenece a otro circuito y la puesta en escena en un museo constituye una exotización de su obra.







<sup>83</sup>Nombre artístico que proviene de las dos iniciales de su nombre: Luis Cueva Manchego.



Figuras No 10 y 11: Pintura *Quistococha* "laguna de Cristo" y Lu.C u.Ma posando frente a sus pinturas. Imagen reproducida de: www.micromuseo.org.pe

Pienso que es la forma de visibilización de la obra de Lu.Cu.Ma, la que constituye la diferencia entre un acercamiento exotizante y otro que aborde la complejidad de la propuesta de este artista. En *Micromuseo* hay un gesto político que no se puede soslayar, el cual está dado en romper la construcción cultural que determina que un tipo de visualidad tiene negada la entrada a los espacios de legitimación como las galerías o museos. Lu.Cu.Ma también estuvo exponiéndose en el 2009 en la exposición de la Trienal de Santiago en Chile conjuntamente con obras de arte erudito. Este es un indicio de la relación constante entre *Micromuseo* y Lu.Cu.Ma, así como la responsabilidad de mostrar la complejidad de la visualidad popular de parte de Buntinx.

Las limitaciones de espacio no hacen posible hablar sobre la trayectoria de *Micromuseo* y sus distintos proyectos, no obstante, para advertir la naturaleza de los emprendimientos es necesario citar a *Neón-colonial*, *el afiche chicha en el arte* (2004) y *Tatanakuy* (2007 -2008).



Figura No 12: Afiche de la exposición Neón Colonial. Imagen reproducida de www.*Micromuseo*.org.pe

Neón-Colonial, el afiche chicha en el arte, consistió en la exposición de carteles realizados en base la colaboración entre artífices eruditos y serígrafos populares. <sup>84</sup> Esta muestra exploró un período de 12 años de producción, (1992 – 2004), la curaduría se centró en las formas de apropiación crítica de la visualidad chicha, tomando en cuenta que los afiches apropiados por los artistas son una forma de emergencia popular, la post (modernidad) popular en términos de Buntinx. Para esta tesis, lo interesante de esta muestra va mas allá de la apropiación estética, va hacia la resignificación política que los artistas contemporaneos articularon a través de la visualidad popular, utilizando a los afiches como medio de protesta. Si Fujimori utilizaba a la estética popular de la chicha para hacer propaganda política por medio de la publicación de impresos sensacionalistas, los artistas utilizaban la estética de los carteles –pegados en el espacio público- para enviar mensajes masivos en contra de la corrupción, la indiferencia y la violencia, Por ejemplo, uno de los afiches decia *Cambio, no Cumbia*, en rechazo a los conciertos

\_

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> Esta exposición fue realizada en la Sala Miró Quesada Garland de Miraflores en septiembre de 2004.

populistas del gobierno. <sup>85</sup> Considero que en esta curaduría lo que interesa es el proceso de apropiación y resignificación de lo popular por parte de los políticos: lo que algunos autores llaman una estetización de la política. En el caso del arte es la potencia visual de la publicidad chicha y su considerable presencia en Lima la que provoca apropiaciones y experimentaciones por parte de los artistas y su utilización como medio de protesta político.

El caso de *Takanakuy* también es interesante. Sophia Durand y Daniel Contreras de *Micromuseo* expusieron material de una investigación realizada sobre Takanakuy, una fiesta que se realiza en Chumbivilcas – Qosqo en la cual se dirimen las diferencias acumuladas durante el año con la realización de peleas rituales en la fecha de navidad<sup>86</sup>. Lo interesante es que *Micromuseo* luego de invitar a los moradores de Chumbivilcas en Lima fue testigo de cómo la exhibición fue apropiada por los mismos, ya que:

...ellos inauguraron la muestra, nadie de *Micromuseo* habló en esa inauguración, ellos tomaron el micrófono y no solo el micrófono sino también la galería y la calle porque decidieron ingresar con una comitiva de danzantes que se posesionó de la vía, interrumpió el tráfico, dijeron lo que creían tener que decir, hicieron una representación del Takanakuy dentro de la galera, en fin, se apropiaron de la apropiación que había hecho *Micromuseo* del Takanakuy... <sup>87</sup>

Por exigencias de la gente de Chumbivilcas, esta exposición luego fue expuesta en el propio barrio como acompañamiento de una fiesta en la que se reproduce la fiesta de Takanakuy. Considero que en este caso es interesante el proceso de apropiación de las representaciones por parte de la gente, las imágenes de Durand y Contreras circularon en los cds piratas y en los afiches sin pedir ningún permiso a *Micromuseo*. Más allá de lo anecdótico de este hecho, es interesante el proceso cultural que simboliza este incidente, los otros- indígenas subvierten su posición subalterna desde el punto de vista de la representación, conocen los usos políticos que se puede hacer de la imagen y por el abaratamiento de los insumos tecnológicos se auto representan y hacen circular las imágenes que resultan como producto.

\_

<sup>85</sup> Información consultada de www.revistacaretas.com.pe s/f.

<sup>86</sup> Se pueden ver los videos de Takanakuy siguiendo este link:

http://www.micromuseo.org.pe/rutas/habanatakanakuy/antologiawayliya.html

<sup>87</sup> Entrevista a Gustavo Buntinx, 5 de junio de 2010.

Una de las proclamas de Micromuseo consiste en una alianza entre la pequeña burguesía ilustrada y la (post) modernidad popular o lo popular emergente<sup>88</sup>. El caso anterior es un ejemplo de una posible alianza, lo que también se desprende es que estas alianzas son coyunturales y responden también a intereses específicos. La alianza que Micromuseo propone a la postmodernidad popular es llevada en términos de una colaboración horizontal y a una voluntad de *Micromuseo* por propiciarla, sin embargo no se puede decir que esas alianzas se den de manera generalizada. Seguramente habrán articulaciones que lleven a una exotización de lo otro y otras en las que se den relaciones de poder desiguales. Buntinx escribe sobre alianzas pero también sobre contaminaciones, rescata la denominación de lo impuro y de lo contaminado como una característica positiva y productiva de la época contemporánea. Es un acierto de Buntinx reconocer los flujos constantes que se dan en la actualidad, sin embargo pienso que no se puede dejar de tener en cuenta el problema de poder presente en esos flujos así como la imposición cultural muchas veces resultante de los mismos. En la actualidad no hay identidades ni productos puros, "los productos puros enloquecen" como ya advertía James Clifford (2001: 15). Micromuseo registra y reflexiona sobre la potencia cultural resultante de las contaminaciones (y también las promueve) pero lo hace desde lo local. Esto es lo interesante del proyecto: no se trata de un flujo localizado en el terreno de lo global abstracto, es una incidencia de la globalidad que puede ser visualizada de manera concreta en la cultura material.

Micromuseo es un proyecto crucial para esta tesis, Buntinx relaciona el arte erudito y la cultura popular, cuestionando la pretensión exclusivista de una concepción del arte como una visualidad privilegiada. A Micromuseo se lo podría considerar un proyecto utópico, dada la persistencia de las separaciones en el campo de las representaciones, paralelas a exclusiones en la sociedad, sin embargo, el proyecto coloca en la escena textos críticos que quizás tengan la potencialidad de cambiar las mentalidades. Como hemos visto, Micromuseo tiene varios frentes. experimentaciones que se expresan en distintos formatos de visibilización, en un medio precario para el desarrollo de propuestas de esa índole. El proyecto de Micromuseo tiene

<sup>88</sup> *Qué es y que quiere ser Micromuseo*, consultado en http://www.micromuseo.org.pe/manifiesto/index.html

el acierto de visibilizar los posicionamientos del arte y la visualidad popular como instancias críticas de cuestionamiento al poder en un contexto específico como el Perú. Reflexionar sobre el carácter y la potencia de una cultura popular contemporanea con sus multiples cruces y contaminaciones es otro aporte de *Micromuseo*.

Para la presentación de *Micromuseo* en la Trienal de Chile se decía que el proyecto no intenta ser un muestrario de tendencias en el arte peruano contemporáneo sino un replanteamiento histórico "de varias convulsiones decisivas (no todas) en la producción plástica impactada por dos décadas traumáticas de violencia y dictadura." <sup>89</sup> Lo interesante del discurso de Buntinx es que se trata de una argumentación basada en la praxis. Las publicaciones y curadurías, la constante producción de ensayos, pero también la práctica cotidiana activista de manifestarse de manera crítica frente a temas coyunturales (por medio de un post en el blog o declaraciones públicas), configuran un material riquísimo para la reflexión. No se puede dejar de reconocer el ojo que tiene Gustavo Buntinx para observar lo que sucede en la sociedad, los efectos que la globalización ha causado en la cultura popular y captar la fuerza expresiva y el dinamismo de lo popular andino.

Micromuseo es un proyecto independiente, sin sueldos y con presupuestos determinados por cada proyecto. Representa "una musealidad no articulada a los poderes o al poder". Buntinx afirma: "no dependemos del estado ni de un patronato de millonarios que son las estructuras que generalmente funcionan en torno al manejo de los museos" (Gustavo Buntinx, entrevista, 2010). La independencia le da posibilidad de hacer planteamientos críticos y aunque en palabras de Buntinx, Micromuseo se mueve en la precariedad, es interesante que siendo un museo sin lugar y con un presupuesto limitado, en palabras de su chofer, "un museo rodante promiscuo, mestizo y plebeyo" sea a nivel internacional el museo más importante del Perú. Para finalizar me gustaría añadir una reflexión de Micromuseo sobre el significado de lo que es un museo:

<sup>89</sup> Micromuseo en la Trienal de Chile (nota de prensa), consultado en: <a href="http://www.micromuseo.org.pe/rutas/micromuseotrienal/notadeprensa.html">http://www.micromuseo.org.pe/rutas/micromuseotrienal/notadeprensa.html</a> el 16 de junio de 2010 .

Una concepción PASIONAL del museo no como cámara de tesoros y parangón de prestigios –sociales o académicos– sino como AGENTE CRÍTICO de ciudadanía nueva. Y como sentido ALTERNO y propio de (post)modernidad. La propuesta de *MICROMUSEO* no es acumular obras sino ACTIVARLAS. No ingresar a la historia del arte –esa categoría desfalleciente sino modificar la historia a secas. MOJÁNDOLA.

Se ha analizado a *Populardelujo* y a *Micromuseo*, los dos son proyectos independientes, que tienen en común el predominio de la visualidad popular en sus respectivas prácticas. Ovbiamente se trata de proyectos distintos que trabajan resignificando lo popular de maneras diferenciadas. Sin embargo, entre los mismos hay similitudes, tanto *Populardelujo* como *Micromuseo* han realizado curadurías sobre la cultura popular, insertando la visualidad popular en el Sistema Arte (Clifford 2001). En las dos plataformas se da, a pesar de las diferencias, un posicionamiento político a través de la valoración de la visualidad popular. El trabajo de *Populardelujo*, se muestra políticamente a través de la discusión de temas como el patrimonio y la invisibilización de los artistas populares y en la contextualización de las prácticas y la valoración no paternalista de una visualidad menospreciada por la institucionalidad y las políticas culturales. *Micromuseo*, por su parte, emprende lecturas teóricas y criticas complejas de la visualidad popular, así como de las contaminaciones con lo "burgues ilustrado", al mismo tiempo que se involucra de manera activista en cuestionamientos al poder.

## CAPÍTULO III

# PROCESOS DEL ARTE CONTEMPORANEO EN QUITO

En este capítulo se abordará el surgimiento de una escena de arte contemporáneo en Quito. De acuerdo a los objetivos planteados en esta tesis y a las problemáticas encontradas en esta investigación fue necesario realizar una reconstrucción de la escena del arte contemporáneo en Quito, emprender una reconstrucción histórica de los procesos del arte contemporáneo fue una decisión metodológica suscitada por la dificultad de entenderla historia del arte contemporáneo solamente desde fuentes bibliográficas. 90 Si bien es cierto las fuentes fueron útiles para reconstruir cronólogicamente los procesos de la escena artística, eran necesarias entrevistas a profundidad (con preguntas dirigidas a desentrañar los elementos relativos a la escena del arte), para lograr entender los procesos artisticos y las formas en las que se configuró la relación entre arte contemporáneo y cultura popular. Hay que decir que la periodización realizada en esta investigación es selectiva y acotada a los procesos y propuestas artísticas relacionadas con el eje temático de esta disertación. Otro aspecto importante que tuvo peso en la decisión de realizar una lectura histórica se dio por el aspecto contextual, en la primera étapa de la investigación el vacio de una historia del arte contemporáneo provocaba la sensación de navegar a la deriva, sin la realización de esta reconstrucción se corría el riesgo de no entender adecuadamente a las propuestas artísticas y de verlas como hechos aislados y descontextualizados de la escena artística local y sus problemáticas.

En el Ecuador el tránsito de lo moderno no ha sido abordado<sup>91</sup> lo que repercute tanto en la percepción que tenemos de lo contemporáneo como en la forma de entender lo

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> Hay que decir que hubieron fuentes importantes de consulta, los periódicos, la *Revista Diners*, los catálogos artísticos, los archivos virtuales del CEAC, Rio Revuelto y La Selecta, el texto Antigüedades Recientes del Arte ecuatoriano de Lupe Álvarez (2001), la cronología realizada por María Fernanda Cartagena (2010), la colección de catálogos de *al-zurich*, etc.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> La falta de un enfoque histórico tiene correspondencia con la carencia de archivos de arte contemporáneo. Según María Fernanda Cartagena: "En el Ecuador no existe un archivo formalmente constituido y accesible de arte contemporáneo [...] En la actualidad no existe un proyecto por parte de las instituciones culturales estatales que contemple esta labor. Las iniciativas particulares de construir archivos son escasas y enfrentan limitaciones en cuanto a su financiamiento." (Cartagena 2009). Hay que decir que tampoco hay una carrera no tradicional de Historia Y Teoría del Arte o un programa cultural sostenido que incentive la investigación histórica del arte desde una perspectiva avanzada, esto es basada en un debate conceptual.

moderno. El período que nos ocupa (1990 - 2010) no se encuentra reflejado en una mínima narrativa histórica sino en catálogos dispersos y unos pocos ensayos publicados en revistas. Igualmente el debate conceptual sobre este tránsito es, en comparación con el que se da en otros lugares de América Latina, insuficiente <sup>92</sup>

En la primera parte de este capítulo se hará una breve aproximación a la relación del arte moderno quiteño con la cultura popular, con el fin de que sirva de elemento de comparación con lo que sucede actualmente, en esta sección se hará un acercamiento basado en fuentes bibliográficas a algunos de los artistas modernos más representativos de los distintos periodos quienes desarrollaron en sus prácticas artísticas acercamientos hacia la cultura popular. Interesa captar las distintas miradas hacia la cultura popular en el arte moderno, para así dar cuenta de lo que caracteriza al arte contemporáneo, hay que pensar que en el contexto quiteño hay poco conocimiento de las prácticas artísticas contemporáneas, un acercamiento hacia el arte moderno ayuda al lector a entender –por contraste- que significa la contemporaneidad en el arte.

Aunque mi propósito central en esta parte del estudio es examinar los acercamientos a la cultura popular, en concreto, es inevitable hacer una lectura de los espacios de visibilización, los procesos colectivos de producción, reflexión y gestión del arte y a los discursos implícitos en las propuestas artísticas. Mi criterio es que en la escena artística quiteña la cultura popular ha tenido un papel preponderante como significante por medio del cual comunicar contenidos críticos.

## Arte Moderno y Cultura Popular

Como han mostrado distintos autores, los discursos identitarios pesaron fuertemente en el modernismo ecuatoriano. En una época de búsqueda de la identidad nacional, proyectos pictóricos como los del indigenismo sirvieron de base ideológica para las aspiraciones aglutinantes del estado nación (Vorbeck 2007). Varios autores como Muratorio (1994),

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup> Para una lectura sobre el arte contemporaneo de los 90, sigue siendo un referente importante "Antiguedades Recientes en el Arte ecuatoriano" de Lupe Alvarez (2001). Para un diagnóstico de las condiciones precarias del arte contemporáneo en el 2000 puede ser consultado el ensayo de Rodolfo Kronfle: *La escena contemporánea en el Ecuador: oportunidad, realidad o tiempo perdido*. Para una lectura de los procesos curatoriales ver Vorbeck (2006). Maria Fernanda Cartagena ha realizado una cartografía de episodios del arte contemporáneo del Ecuador, su publicación permitiría entender de mejor manera los procesos artísticos ecuatorianos (Cartagena 2009).

Guerrero (1994), Prieto (2004), o Lauer (1996), para el caso del Perú, discuten críticamente al indigenismo. Lauer, en el Perú, debate el modo en que en la producción indigenista opera una representación paradójica, mientras el indígena puro es una construcción abstracta, es un ente que contiene la identidad nacional, a la vez lo indio simboliza la exclusión y la pobreza más abyecta (1996: 77). Andrés Guerrero introduce el concepto de ventriloquía para discutir el paternalismo portador de la idea de que había que hablar en nombre de los indios y protegerlos ya que ellos eran "...adultos pero niños, por ende seres inacabados" (Guerrero 1994: 211). Este autor ubica como la práctica ventrílocua se fue dando de diversas maneras de generación en generación, estando además relacionada con posicionamientos específicos en el campo de juego político y mediada por una sistemática dominación étnica. En el indigenismo ecuatoriano se dio una representación del indígena como un ser dolido y oprimido; en ese sentido, la pintura indigenista fue planteada como un medio para hablar en nombre de los indígenas. Por ese lado el concepto de ventriloquía también es útil para tener una mirada crítica sobre el arte. Es en la búsqueda de autonomía identitaria donde puede mapearse la relación de la producción artística quiteña con la cultura popular. En el caso del arte moderno la triada arte – identidad - cultura popular es fácilmente identificable, el indígena se convierte en una representación, a la vez que de la otredad redimida por el artista ilustrado y uno de los símbolos de la nación. En palabras de Nelly Richard:

Una búsqueda constante de la identidad latinoamericana marcó a Sudamérica: indagación de los valores autóctonos que dieran coherencia y unidad al Estado nación, posicionamiento identitario de las elites ilustradas a través de la representación del Otro subalterno, pronunciamiento de los movimientos izquierdistas que surgen de los 60 en adelante por la lucha en contra del imperialismo y por la unidad de la "identidad" latinoamericana, etc. (Richard 1993: 95)

Camilo Egas (1899-1962) desde un "indigenismo modernista"<sup>93</sup>pinta indígenas esencializados con cuerpos hieráticos de proporciones y rasgos faciales europeos (Pérez 2005). Más tarde, Eduardo Kingman Riofrío (1913-1997) y Oswaldo Guayasamin

\_

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> Tal como lo sugiere Trinidad Pérez en su estudio sobre la emergencia del modernismo, Camilo Egas se inscribe dentro de un indigenismo modernista que no denunció las formas de explotación del indígena sino más bien trató de dignificarlo. En su estudio, Pérez explica como la representación estilizada de los indígenas fue fácilmente digerida por los grupos de elite de la época. (2005: 99 - 115)

1919-1999) inscriben su obra dentro de un realismo social con fuertes rasgos indigenistas. No hay que perder de vistas que estos formaron parte, junto a otros artistas y escritores del movimiento intelectual izquierda de esos años. En este sentido el arte que cada uno de los artistas produjo fue parte de búsquedas estéticas y políticas personales pero también resultado de la relación con un contexto y un tiempo (Danto 1997) Michele Greet muestra la irrupción de artistas como Kingman en la escena cultural de los años treinta, creando espacios alternativos, los mismos que fueron neutralizados posteriormente por la acción del Estado, "que empezó a adoptar la imaginería indigenista como un símbolo de identidad, diluyendo con ello las implicaciones sociales del movimiento" (Greet, 2007: 119)

Mas allá de la intencionalidad de estos artistas, habría que ver si estas imágenes expresaban los intereses y visiones del mundo de los sectores subalternos en la primera mitad del siglo XX o más bien ejercían una ventriloquía. ¿En qué medida las representaciones indigenistas victimizan al indígena en vez de servir de vehículo para su visibilización? Pregunta compleja que habría que resolver dentro del campo del análisis del arte antes que de la sociología histórica<sup>94</sup>

Los artistas indigenistas se adjudicaron la misión de hablar por los sectores subalternos, denunciando sus condiciones de explotación y visibilizando su sufrimiento, pero lo hicieron, muchas veces, de manera panfletaria, arbitraria y externa (Pérez 2005: 101). También es evidente la articulación que se da entre el arte indigenista y el nacionalismo, esto es con el intento de desplegar un discurso identitario nacional (Álvarez y Estrada 2007: 55). Hace falta, sin embargo, una reflexión sobre la estética del indigenismo y su relación con la política y con un contexto histórico-social específico. En los años posteriores al auge indigenista los artistas siguieron dialogando con la cultura popular, pero desde enfoques y posturas distintas. La historiadora del arte Trinidad Pérez (2007) revela como en los años 60 surgieron movimientos artísticos que debatieron

.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> Hay que considerar que aunque cada artista representó y analizó a la cultura popular desde sus propias concepciones e inquietudes, también se influyó de las reflexiones surgidas en otros campos de producción cultural como por ejemplo: la novela, el ensayo, el periodismo, la caricatura, por los mismos que a su vez eran alimentados los debates que se generaban a nivel latinoamericano y mundial. No se puede dejar de reconocer la influencia de los posicionamientos políticos (en muchos casos alineados a la izquierda) que se discutían en largas conversaciones aderezadas con licor en los espacios – esfera pública de la clase media intelectual - de los cafés y cantinas.

públicamente al realismo social indigenista por su institucionalización y pérdida de carácter crítico. <sup>95</sup> Iniciativas como las de el *Grupo Van* <sup>96</sup> que protestó en 1968 contra la Bienal de Quito organizando una *Anti-Bienal* y la de *Los Cuatro Mosqueteros* que reaccionaron en contra del salón de Vanguardia de Guayaquil en 1969 evidencian un malestar hacia la institución arte de ese entonces, cuyo principal y esencializado baluarte era el indigenismo. (Rodríguez Castelo 2003) <sup>97</sup>



Figura No: 13 Oswaldo Guayasamin *Lagrimas de sangre*.(Serie *Edad de la Ira*) (Monteforte 1985: 428) Fotografía: Rodolfo Calderón (S/f)

<sup>95</sup> En 1944 se crea la casa de la Cultura Ecuatoriana, los intelectuales de la época la toman con receptividad, ya que iba a cambiar la precaria situación de la cultura. La Casa de la Cultura se va institucionalizando hasta que en los años 60 llegá a ser el símbolo de la oficialidad. (Pérez 2007) 96 Los artistas que conformaron este colectivo fueron Enrique Tábara, Aníbal Villacís, Gilberto Almeida, Oswaldo Moreno, Hugo Cifuentes, Felix Araúz y León Ricaurte Miranda. (Pérez 2007) 97 Los pintores Ramiro Jácome, José Unda, Nelsón Román y Washington Iza fueron parte de los Cuatro Mosqueteros.

Paralelamente a los procesos de ruptura del campo del arte erudito, se funda en 1962 el Instituto Ecuatoriano de Folklore. Alrededor de Paulo de Carvalho Neto<sup>98</sup> se congregaron para investigar sobre cultura popular los artistas Olga Fisch, Jaime Andrade, Leonardo Tejada, Elvia de Tejada y Oswaldo Viteri (Cartagena 2009). Para esta investigación se utilizaron metodologías antropológicas y recursos artísticos, el estudio conllevó -entre otros productos- a la publicación de una compilación de dibujos de cultura material ecuatoriana con la intención de que los mismos sirvan de archivo visual y sean re-circulados entre los artesanos a través de programas de educación popular. El antropólogo Schneider (2006) ve en este trabajo colaborativo entre artistas y antropólogos un ejemplo de la posibilidad de acercamiento del arte con lo otro, de manera no superficial (Schneider 2006). Aunque esa propuesta se inscribe dentro del proyecto cultural del Estado - Nación, de alguna manera se diferencia de tendencias como el indigenismo por su acercamiento a las representación de los oprimidos y por sus propuestas de devolución a los propios creadores populares (Cartagena 2009). No podemos perder de vista, sin embargo, los límites de ese acercamiento, marcado por la idea de folklore.

Dentro de esta corriente, se desarrolla la obra de Oswaldo Viteri. El artista emprende en el lapso de 1969 a 1970 experimentaciones utilizando las muñecas de trapo vendidas por las cajoneras de Quito, estas muñecas tenían de por sí una carga ritual y un contenido simbólico que el artista aprovechó para recircularlas como parte de su obra autoral dentro del mundo del arte erudito. Schneider (2006: 41-43) observa en el trabajo de Viteri un ejemplo de un acercamiento no superficial con el otro, pero en mi opinión el autor despliega una visión poco crítica de Viteri. Se debería diferenciar, en el caso de este artista, su trabajo de recopilación e investigación de la cultura popular, como parte del equipo de Cavalho-Neto de la institucionalización descontextualizada de elementos de esa cultura dentro de su propia obra. Habría que discutir si en la apropiación autoral de Viteri no se da una instrumentalización de la producción popular, convirtiendo elementos

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> Paulo de Carvalho-Neto fue un folklorista brasilero que llegó al país como agregado cultural de la Embajada de Brasil. La Casa de la Cultura Ecuatoriana le auspicia una serie de estudios y varias publicaciones sobre el folklore ecuatoriano. Entre ellos la investigación para la realización del Diccionario de Folklore Ecuatoriano.

de una cultura material poseedora de ricos simbolismos y resultado de un trabajo y unas condiciones concretas, en un pretexto para una exploración estética formalista.



Figura No. 14 Oswaldo Viteri, Sol Inti, Sol, centro, luz, Taita Dios (1989). Reproducido de: (FAO 2007: 145) Ecuador, Tradición y Modernidad.

Una relación de alguna manera distinta con lo popular es la que establecen los artistas que surgen a finales de los años sesenta. El artista Nelson Román aborda desde los setenta lo mítico y lo mágico popular a partir de la representación de seres emplumados, de animales maravillosos y totémicos ambientados en escenas de socialización popular como las fiestas. Es interesante que una fuerte influencia de inspiración de Román se diera a través de un artista popular, el creador de máscaras Alejandro Jacho (Cotopaxi) con quien el artista trabaja en su proceso de aprendizaje (Rodríguez Castelo 1994).



Figura No. 15 Ramiro Jácome: El Caramelero (2001: 75)

De una línea de trabajo más urbana es la obra de Miguel Varea quien desde la década del setenta pone en circulación comentarios críticos sobre la sociedad de la época. En sus dibujos intercala el lenguaje de la plaza pública para burlarse de la sociedad "curuchupa" del momento. En la misma época Ramiro Jácome (1948-2001) representa a las personalidades de Quito, no a las individualidades de la elite sino mas bien a los personajes populares, tal como se los representaba en el anecdotario popular de esos años 100 Lo interesante de la producción artística de Ramiro Jácome es que si por un lado logra captar a los personajes de Quito también fue capaz de aprehender los cambios que la modernización imponía a la cultura popular quiteña.

\_

<sup>99</sup> Término que en Quito se utilizaba por un lado para hablar de los seguidores del Partido Conservador pero por otro como un adjetivo frente a actitudes conservadoras.

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup> Ramiro Jácome fue parte del grupo de los Mosqueteros conformado también por Nelson Roman, Washington Iza y José Unda.

De acuerdo a la crítica de arte Mónica Vorbeck a lo largo del siglo XX, "el arte ha entablado un diálogo persistente con la cultura popular que responde, en términos generales, a una problemática determinada: la de la identidad cultural" (2007: 158). Para Vorbeck a búsqueda de identidad cultural está inevitablemente unida a la idea de nación y en juego de relaciones y oposiciones con lo universal. Ya en los años 1920 el arte modernista se convierte en abanderado de la idea de nación (Ídem). Vorbeck habla además de la presencia de otros movimientos artísticos que buscaron una reconciliación de lo universal a través de lo local, por ejemplo a partir de los años 50 se desarrolló la corriente del ancestralismo, movimiento que se identificó con el movimiento internacional de arte abstracto pero que introdujo motivos precolombinos. En mucha de la producción artística de fines de los 70, la búsqueda de la identidad cultural y el acercamiento a la cultura popular se hizo reiterativo y se cayó en "versiones amaneradas al estilo del realismo mágico" (Vorbeck 2007: 158). Pero se han dado, además, otras formas de representación de lo popular en el arte moderno. De acuerdo a Álvarez, en los años 1970 y 1980, aparecieron en la escena una serie de marchantes "sin mayor tradición ni información llegaron hasta a orientar la producción de artistas hábiles y complacientes" (Álvarez 2001: 470).

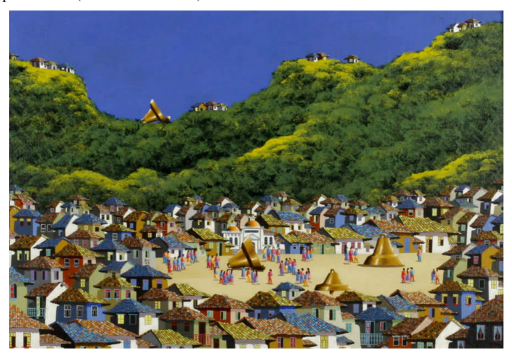


Figura No. 16 Gonzalo Endara Crow Sin titulo, conocida informalmente como *Lloviendo campanas. (1988). Imagen tomada de Wikipedia.org – Creative Commons* 

Los trabajos de Endara Crow y de Jorge Chalco son un ejemplo de representaciones de la vida cotidiana por parte del arte erudito que tienden a despolitizar absolutamente lo popular. En las obras de estos artistas se producen imágenes que supuestamente pretenden llegar a las raíces de la identidad cultural, sin embargo, por medio de esa fórmula se construye a lo popular como una versión edulcorada y estereotipada.

Desde mi perspectiva habría que diferenciar diversos momentos y formas de relación y apropiación de lo popular, marcados no solo por los requerimientos nacionales, en abstracto, o por los requerimientos del mercado sino por la búsqueda de lo que podríamos llamar un imaginario nacional popular. Se ha hablado de los condicionamientos políticos de la nación, así como de la circulación de ideas a una escala mundial y latinoamericana, sin embargo, no podemos dejar de pensar en la influencia positiva de la cultura popular en el arte moderno, uno de los casos más significativo es la relación entre Nelson Román y el artista popular Alejandro Jacho.

En el arte moderno han habido una gran cantidad de representaciones sobre la cultura popular, estas apropiaciones generalmente son apreciadas como producto de la sensibilidad del artista hacia la realidad social, sin embargo, si se hace una deconstrucción de la posición privilegiada del arte erudito frente a lo popular, se podría pensar al arte como algo que no es solo producto del genio de un artista sino también resultado de una influencia desde abajo, asumida como apropiación e incorporación de lo diferente. Esto no significa, sin embargo, perder de vista, una serie de acercamientos e intentos de establecer una relación dialógica con lo popular, rompiendo las limitaciones de la institución arte. La representación de lo popular no ha sido solo resultado de la inspiración del artista, sino de la fuerza de la propia cultura popular, tal como se expresa en la vida social y política, esto es llena de hibridaciones y contaminaciones (Buntinx 2007), así como de espacios y momentos de libertad (Fabian 1998).

En este sentido el propio arte moderno se ha permeado de lo popular y lo ha hecho en diversos sentidos. Las culturas subalternas fueron aprehendidas por el arte moderno europeo como lo diametralmente otro y como parte del colonialismo. En el caso dl Ecuador no necesariamente se trataba de un otro lejano, como sucedió en las

apropiaciones primitivistas del arte moderno del primer mundo<sup>101</sup> Hay que pensar que en la primera mitad del siglo XX, en una ciudad pequeña como Quito si bien habían fronteras étnicas y raciales, concebidas por Andrés Guerrero como verdaderos corte aguas, el otro no estaba tan lejano de los tratos cotidianos de los artistas y en momentos festivos y de religiosidad. Muchos artistas provenían de sectores populares o pertenecían a una clase media urbana empobrecida con tratos constantes con el mundo popular indígena y mestizo. Con esto no quiero argumentar que la adscripción a la vida popular sea sinónimo de una representación no exotizante sino que hace falta diferenciar entre distintas estrategias de representación entre los llamados artistas modernos. Algo que por cierto rebasa los límites de este estudio.

## Referentes tempranos de la contemporaneidad artística

Es en la década de 1990 cuando se comienza a percibir un cambio significativo en las formas de hacer arte en el Ecuador, sin embargo desde años antes una serie de artistas venían cuestionando el modernismo y haciendo propuestas que se inscribían dentro de una perspectiva contemporánea. Es significativa, en ese sentido, la actividad de Artefactoria, en Guayaquil en la década de 1980. También en Quito, en donde se centra este estudio, asistimos a la presencia de lo que se podría denominar precursores o pioneros de un nuevo tipo de arte. Aunque muchos de ellos trabajaron con medios tradicionales, desarrollaron una actitud experimental que les llevó a tomar riesgos, asumiendo nuevos lenguajes artísticos y cuestionando el propio estatuto arte. Trinidad

 $<sup>^{101}</sup>$  Hal Foster (1986: 181 – 184) plantea que en la obra de Picasso Les Demoseilles d'Avignon se da una apropiación de las máscaras del Trocadero que se utilizan para protegerse y distanciarse del otro primitivo que es también visto como una amenaza. De esta manera el primitivismo emerge con un discurso fetichista, un reconocimiento y una negación no solo de la diferencia primitiva, sino también de la amenaza que esta diferencia significaba para Occidente. 102 Con respecto a lo que se entiende por contemporáneo me permito citar a Ticio Escobar (2007) quien en su reflexión sobre el Museo del Barro en Paraguay dice lo siguiente: "A pesar de las connotaciones elitistas que pudieran designar esas expresiones, para nombrar la producción de artistas provenientes de la tradición ilustrada (académica o vanguardista) se prefiere emplear los términos erudito o culto antes que contemporáneo, pues se asume que las obras de artistas populares también son contemporáneas, aunque respondan a su propio tiempo de manera diferente." En esta tesis se utilizará alternativamente arte erudito y arte contemporáneo ya que requerimos del término "contemporáneo" para diferenciarlo de la modernidad artística. <sup>103</sup> Si se quiere tener una idea de la emergencia del arte contemporáneo en Guayaquil se puede revisar el texto de Matilde Ampuero en el catálogo Galeria Madeleine Hollaender 25 años (2002).

Pérez (2007: 209) ubica a *Artefactoría* de Guayaquil y a Mauricio Bueno como artistas de avanzada por su acercamiento conceptual al arte en el Ecuador. El artista Ulises Unda, en su curaduría Arte Contemporáneo en el Ecuador (2007) ubica, además de los artistas señalados, a Juan Ormaza y a Pablo Barriga. Pienso que en esta lista de artistas habría que incluir a Miguel Varea (Quito) y Jaime Landívar (Cuenca). Los artistas nombrados anteriormente comenzaron a experimentar y producir de una manera contemporánea tanto en la parte herramental como conceptual de sus propuestas. <sup>104</sup>

De los artistas citados anteriormente me interesa hacer una breve aproximación a Miguel Varea y Pablo Barriga. Aunque posiblemente existen algunos artistas significativos para una historia del arte contemporáneo, mi selección está determinada por la localización de sus prácticas en el ámbito de Quito y la importancia que en sus respectivos trabajos tiene la cultura popular. Fue necesario ubicar estos referentes, así como a las experimentaciones presentes en sus prácticas artísticas para así reforzar los objetivos de este capítulo relacionados con la historización del arte contemporáneo, aunque los aportes de las propuestas de Barriga y Varea no constituyen referentes directos de los artistas contemporáneos, sus procesos, experimentaciones y conceptos fueron pioneros en plantear ciertas rupturas con la modernidad. Hay que decir que tanto en la práctica de Barriga como la de Varea hay una conciencia política, que se expresa por medio de obras portadoras de posicionamientos críticos, muchas de estas obras recurren al argot de la cultura popular (en el caso de Miguel Varea) o se acercan tempranamente a los espacios populares para realizar intervenciones artísticas de carácter crítico.

Quiero comenzar con Miguel Varea, artista quiteño que realizó su obra emergente y de mayor fuerza contestataria en las décadas de 1970 y 1980. En su obra temprana hay una incorporación de lo textual popular y lo textual underground, sus dibujos tienen un lenguaje cercano al cómic, son esbozos realizados en cuadernos que se alejan de la noción de obra trascendente y sublime y más bien comentan a través de un humor sarcástico e incisivo temáticas sociales. En *Una Estétika del Disimulo* (1983)<sup>105</sup> el artista

 $<sup>^{104}</sup>$  Me guió aquí por la opinión de varios de los artistas entrevistados, así como por mi propia percepción.

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup> Los dibujos de *Una Estétika del Disimulo* son publicados en formato de libro en el año del 2003.

critica ácidamente a la sociedad del momento, las poses de los intelectuales, la banalidad del mercado del arte, pero también la hipocresía de curas, monjas y curuchupas. Critica tanto los rumores contados desde un balcón por comadres chismosas, como las mentiras de mayor fuerza destructiva dichas por políticos de lenguas viperinas.



Figura No. 17: Dibujo de Miguel Varea, publicado en Estetika del Disimulo (2003: s/p)

Lo interesante de la producción de Varea es que su posicionamiento crítico no se hace presente de una manera reactiva, en el sentido de enunciar un mensaje panfletario, tampoco se da a través de una estética ventrílocua, de carácter reivindicativa (propia del indigenismo y del populismo en el arte). La crítica al poder está, sin embargo, presente de una manera mordaz e irónica, se trata de una crítica a la institucionalidad y a a los modos en que esa institucionalidad se asienta en los sujetos.

El artista Pablo Barriga, por su parte, ha tenido una producción incesante desde los años 1980. En este acápite se revisará brevemente el carácter experimental de su obra y su relación con lo popular, mientras que en el siguiente capítulo se analizará con más detalle una de sus propuestas relacionadas directamente con la cultura popular. Para

hablar de Barriga hay que considerar el contexto de su trabajo, cuando en los ochenta, por un lapso de dos años, el artista se involucra en un proyecto de acercamiento a lo popular a través del arte: arte en la calle que trata de buscar al ciudadano de a pie en espacios públicos. A los pocos meses el grupo fundador de *Arte en el Ejido*, del que formaba parte Barriga, se distanció de la iniciativa cuando comenzaron a primar los intereses comerciales de vender cuadros, en lugar de la intención utópica de hacer un "arte para el pueblo". Luego del alejamiento del este grupo conformado por varios artistas<sup>106</sup> ocupó plazas del Centro Histórico como *La Victoria* y calles como *La 24 de Mayo*. Barriga daba a lo popular una connotación política, en el sentido de apego del artista con lo social y con la vida.

Nosotros mostrábamos las obras, llevábamos nuestros pinceles y nuestros dibujos y hacíamos que la gente también entre a participar en ese tipo de cosas. Era una especie de función quijotesca, de ser un artista joven en el sentido de romper esquemas institucionales y de llevar (como se decía en ese entornes) el arte al pueblo, entonces de eso se trataba. (Pablo Barriga, entrevista, 1910)

La iniciativa, en la que colaboró Barriga, fue pionera en la búsqueda de un acercamiento de lo artístico al espacio público, en una época en la que el arte estaba reservado para los espacios museísticos y para las galerías. Aunque desde una mirada actual nos podamos distanciar de la idea de llevar arte al pueblo, por su sentido ilustrado y vanguardista, propio de la intelectualidad de izquierda de esos años, no podemos dejar de reconocer que ese emprendimiento operó en un momento en que la institución arte era fuertemente excluyente y no existían políticas culturales en el espacio público. Después de dos años Pablo Barriga reconoce que el proyecto se agotó.

En 1984, Barriga da un giro de lo utópico (llevar el arte al pueblo) a lo contestatario y lo performático. León Febres Cordero sube al poder y de alguna manera se ve venir el clima represivo que caracterizaría a su gobierno. Paralelamente a su práctica pictórica, Barriga realiza una serie de intervenciones en el espacio público, con estrategias cercanas a la *deriva situacionista*<sup>107</sup>, el artista se acerca al espacio público con

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> Pablo Barriga cita a Cecilia Benítez, María Salazar, Clara Hidalgo con la presencia ocasional de Francisco Proaño y Jesús Cobo. (Pablo Barriga, 2010, entrevista)

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup> Según el filosofo situacionista francés Guy Debord, la deriva "se presenta como una técnica de paso ininterrumpido a través de ambientes diversos". La deriva implica dejar de lado los

recorridos que irrumpen en lo cotidiano. Barriga se amarra cintas con banderas del Ecuador, hace recorridos erráticos (pero sin embargo con situaciones planeadas de antemano) por espacios cotidianos de la ciudad. En palabras del artista:

... descubrí que frente a una situación de carácter político se necesitaba una respuesta inmediata y curiosamente una respuesta no solo mental y emocional, sino que necesitabas que el cuerpo se mueva, entonces ahí descubrías que el performance puede ser una buena cosa, porque no es solo la cabeza que se mueve cuando escribes, o el tipo que se mueve pintando y cogiendo los pinceles, sino que era otro, era hacer trabajar la gestualidad del cuerpo y el cuerpo con otros entes, con otros cuerpos sociales. (Pablo Barriga, entrevista, 2010)

Aunque en esta cita no hay una referencia explícita en torno a la cultura popular, en estas propuestas se plantea la necesidad de acercarse a la gente a través de la inserción performática en los espacios públicos populares. Hay que decir que los lugares en los que Barriga realizó sus performances, por ejemplo, el parque El Ejido o San Blas y la Av. 24 de Mayo eran sitios con una fuerte presencia popular, aunque muchas veces intervino en lugares frecuentados por sectores medios. 108 Lo interesante de Barriga, es que la utilización del cuerpo, como medio para manifestar malestar ante el carácter represivo del gobierno o contra los abusos del poder, no se daba en el espacio protegido del museo, Barriga provocaba a través de su cuerpo en el espacio público y se confrontaba de manera directa con la gente sin la intermediación de la institución arte. Así, el espacio público popular es recuperado como un lugar de politización civil.

En estos referentes, de alguna manera, se cataliza una crítica o ruptura con los paradigmas de la modernidad incorporando en algunas propuestas elementos de la cultura popular. Aunque no representan rupturas intencionales con el arte moderno, son un síntoma del agotamiento de este y la búsqueda de nuevos derroteros. Estos artistas vieron

motivos y razones para desplazarse, en la deriva juega un papel importante el azar, por ejemplo " el modo de vida poco coherente, incluso ciertas bromas consideradas equívocas, que han sido siempre censuradas en nuestro entorno, como por ejemplo introducirse de noche en los pisos de las casas en demolición, [...] revelarían un sentimiento más general que no sería otro que el de la deriva." Texto aparecido en el # 2 de Internationale Situationniste en 1958, consultado en: http://www.sindominio.net/ash/is0209.htm

Estos sectores se encuentran localizados en el Centro de Quito, El Ejido es un espacio de esparcimiento para sectores populares. San Blas y la Avenida 24 de mayo son lugares con una fuerte presencia popular.

en los lugares, prácticas, estéticas populares y alternativas, nuevos cauces o potenciales creativos y de comunicación.

## Emergencia del arte contemporáneo en los 90

Aún cuando los macro-relatos que dieron legitimidad a la modernidad y las utopías izquierdistas, se fueron desgastando a lo largo de los años, solo a partir de la caída del muro de Berlín entraron definitivamente en crisis. En el Ecuador la década de los noventa estuvo marcada por la salida de un período de violencia de estado generada por el gobierno de León Febres Cordero (1984 – 1988). Luego de esta etapa represiva se da el paso a un gobierno de centro izquierda que negoció con el abatido grupo guerrillero Alfaro Vive Carajo la entrega de las armas 109. En 1990, el levantamiento indígena permite la irrupción de un grupo social históricamente explotado, violentado e invisibilizado. Aparte de la eficacia del movimiento indígena en paralizar el país, su mayor logro estuvo dado por el emplazamiento de la presencia indígena en el imaginario simbólico y en la escena política. Para la izquierda ecuatoriana, esto significó poner en cuestión sus referentes ideológicos y teóricos, así como sus formas de representación del otro. Después del movimiento indígena de los noventa se hizo difícil un tipo de representación de lo subalterno basada en la pretensión ventrílocua (Guerrero 1994) ¿Qué significó para los artistas la dinámica de esos años? En primer lugar, es un momentos de ruptura de buena parte de los metarrelatos y de los referentes identitarios que sirvieron de base a las promesas de la modernidad y esto tuvo que repercutir necesariamente en el campo de la producción artística. En segundo lugar hay una ruptura de las formas de representación paternalista del otro, y en particular del indígena. Para Fabiano Kueva –un testigo privilegiado por su producción visual y su compromiso activista- la política del movimiento indígena reconocía el tema de la diversidad y la articulación política en redes. A diferencia del marxismo, que planteaba una sola posibilidad de lucha, en el levantamiento indígena era viable la acción política enfocada en proclamas diversas y a la vez concretas, en ese sentido era una opción el derecho a la tierra, el derecho a ser reconocidos como pueblos, el derecho al agua. Todo esto planteaba nuevas cuestiones a

\_

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup> En junio del 2010 fue publicado el Informe de la Comisión de la verdad, en dicho informe se imputa al gobierno de León Febres Corderos la incorporación de políticas de estado represivas. Para leer el informe de la Comisión de la Verdad, visitar: www.coverdad.org.ec/

los artistas más sensibles (Fabiano Kueva, entrevista, 2010) Un ejemplo de un trabajo influenciado por el movimiento indígena es la propuesta de Lucía Chiriboga, quien utiliza material de archivo para develar imágenes y huellas de la resistencia indígena. En su serie *Tenguel: el tamaño del tiempo* (1998), intenta retratar metaforicamente la historia de resistencia y dominación presente en *Tenguel* (un espacio geográfico) en el que: "la escritura y la imagen —los títulos de propiedad y la cartografía—, serán los símbolos del poder terrenal y divino de los unos, y el despojo y la nostalgia de los otros" De este modo el arte intenta establecer una relación distinta con el presente y con la memoria.

## Espacios para el arte contemporáneo

En lo que se refiere a los espacios para la circulación y el consumo de propuestas artísticas, los años 90 tienen resquicios de la eclosión del mercado del arte y de las galerías presentes en las décadas de los 70 y 80 (a causa del boom petrolero), hay que decir que en esta década había una serie de tensiones entre las distintas concepciones del arte y una disputa en torno al mercado artístico, coexistían espacios con una heterodoxa concepción modernista del arte y otros que tímidamente comenzaban a aceptar propuestas contemporáneos. Dentro de este contexto nace –entre otros espacios- *El Pobre Diablo*, espacio que se distancia de la modernidad estética y se acerca al emergente arte contemporáneo.

No hay que olvidar que en esta década toman peso una serie de artistas que si bien se inscriben dentro del arte moderno, están buscando desarrollar propuestas innovadoras, distintas a las de las generaciones anteriores. Artistas neofigurativos, neoexpresionistas y abstractos como Luigi Stornaiolo, Marcelo Aguirre, Ramiro Jácome, Pilar Flores, Hernán Cueva, (entre otros) exponían con asiduidad en los espacios de mayor legitimidad de la ciudad como *Art Forum* y *La Galería*. De acuerdo al fotógrafo quiteño Pepe Avilés a más de las exposiciones de calidad, había una gran cantidad de galerías que privilegiaban obras "sin ningún sustento teórico, conceptual, y que no representan a una cultura y dinámica de la época, que son solo pastiches importados, sacados de revistas y catálogos" (Pepe Avilés, entrevista 2010).

\_

Lucia Chiriboga, *Tenguel el tamaño Del Tiempo*.http://www.zonezero.com/exposiciones/fotografos/chiriboga/defaultsp.html

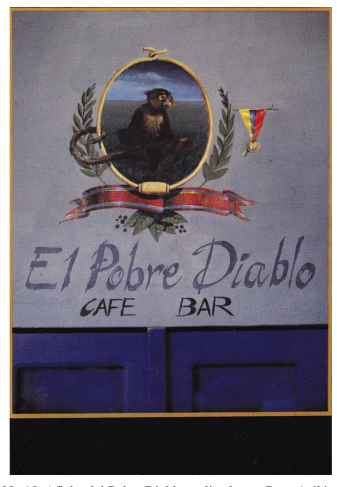


Figura No 18. Afiche del Pobre Diablo realizado por Pepe Avilés en 1990, foto Paco Salazar. Reproducida de agenda del *Pobre Diablo*.

Aunque la Galería *Art Forum* mostró una temprana apertura al arte contemporáneo, hay que decir que la mayoría de sitios destinados al mercado del arte no abrieron sus puertas a este tipo de arte, más bien fueron locales ajenos al circuito mercantil como por ejemplo los centros culturales *Casa Humboldt* y el ya desaparecido *Consejo Británico*, así como el *Bar el Pobre Diablo* (Dirigido por el fotógrafo Avilés) los que en un principio tomaron el riesgo de exponer propuestas contemporáneas.

Hay que decir que estos espacios también estuvieron lejos de las políticas estatales y ajenos a las redes clientelares de la crítica del arte, es importante recalcar que es la independencia de los espacios lo que permitió que las propuestas jóvenes se

expongan.111

En esta búsqueda de nuevos espacios no se puede dejar de nombrar ejemplos de autogestión como por ejemplo: la toma y habilitación del abandonado Hospital Militar en el año de 1994<sup>112</sup> y la implementación del Centro de difusión comunitaria, La Tola San Blas, el mismo que fue creado por el *Centro de Arte Contemporáneo: CEAC* (1995) y tuvo dos años de permanencia. Para esta investigación analizaremos *El Pobre Diablo*, un bar que de alguna manera devino en un centro cultural independiente, en sus inicios un espacio urbano con decoración similar a la de una cantina de pueblo en el cual las estéticas populares se hicieron presentes. Si se consulta la agenda de *El Pobre Diablo* 2005 se puede visualizar el material promocional de las exposiciones, conversatorios y conciertos y constatar que el sitio tuvo una agenda cultural intensa, <sup>113</sup> las actividades realizadas en su seno permiten mapear una parte de la producción artística de los noventa.

El Pobre Diablo se ubica actualmente en una pequeña casa en la Mariscal, un resquicio de la arquitectura rural en plena ciudad de Quito. El propio nombre es tomado del "barrio conocido como *Pobre Diablo* que era en *La Ferroviaria Alta*, de ahí viene el nombre es una apropiación de un término despectivo dado a un barrio popular." (Pepe Avilés, 2010, entrevista)

¿Pero cómo se articuló la apropiación de la cultura popular en este local? Para Pepe Avilés, fotógrafo y cofundador del espacio, en Quito los lugares para el arte eran sitios convencionales en los que lo popular estaba invisibilizado. En la siguiente cita se puede constatar el tipo de acercamiento que desde esta plataforma se dio hacia lo popular:

[...] nos apropiamos de esta estética popular, de las comidas populares y le dimos el

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> En el periodo anterior el mercado del arte fue un factor determinante para la producción artística. Alexis Moreano sostiene que el mercado le quitó potencialidad crítica al arte (Alexis Moreano, entrevista, 2010). En los 90 los artistas encontraron espacios no alineados con el mercado, siendo, a mi criterio, la independencia del mercado del arte lo que posibilitó que sus experimentaciones se realicen.

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup>La toma de este espacio que funcionaría como taller y espacio de exposición esporádico durante los siguientes años fue una iniciativa de Pablo Barriga, en ese lugar trabajaron por diferentes períodos, a mas de Barriga, Jenny Jaramillo, Olvia Hidalgo, Joseth Herrera, Diana Valarezo, María Pérez (Cartagena: 2009).

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup> En el 2010 el Pobre Diablo cumplió veinte años de funcionamiento. En ese espacio se realizan con continuidad actividades culturales. Actualmente en su galería *El Container* se organizan exposiciones e instalaciones cada dos meses. Por el lado de la música *El Pobre Diablo* es el escenario más importante para el Jazz de la ciudad de Quito.

elemento irónico con esto del Pobre Diablo, es como revalorizar una cultura que no es valorizada. Entonces era una mezcla de las dos cosas revalorizar la cultura popular, no el folklore sino la cultura diaria de la vida popular y por otro lado esto de crear estos espacios donde uno pueda expresarse fuera de las líneas convencionales, así nace el Pobre Diablo. (Pepe Avilés, entrevista, 2010)

Sin duda la apropiación de la estética popular fue un elemento disruptivo en un mundo acartonado en el que el estatuto "arte" tenía asegurado su sitial. El Pobre Diablo articuló expresiones artísticas que iban más allá de las normas y códigos establecidos, sin por eso romper con los canales legitimados de legitimación del arte. Por medio de El Pobre Diablo lo popular y lo cotidiano irrumpen en los espacios de la alta cultura, antes que como resultado de su propia dinámica, como resultado de un proceso de construcción o reinvención de lo popular mediado por la mirada de un grupo de artistas e intelectuales proveniente de la clase media y media alta, atravesados por el gusto hacia las prácticas culturales y representaciones populares. Esta mirada se apropió de la visualidad (y también de la sonoridad) popular; en palabras de Alexis Moreano había una sensibilidad hacia lo popular distinta a la folklorización presente en las políticas de la Casa de la Cultura (Alexis Moreano, entrevista, 2010). El Pobre Diablo introdujo lo que podríamos describir como una cierta sazón irónica en el mundo del arte, en la cual jugó un papel importante una reinterpretación de la estética popular. Muchos de los artistas que participaron en El Pobre Diablo se sentían ajenos al mundo popular, empero se acercaban a sus estéticas para apropiarse de las mismas por medio de la representación. Según Pepe Avilés: "Estábamos atrás de las formas populares para apropiarnos de eso, porque de alguna forma nosotros no nos sentíamos populares. Éramos una especie de observadores de las estéticas populares" (Pepe Avilés, entrevista, 2010). Aunque en la antropología postmoderna se ha discutido la noción de observación, como la argumentada por Avilés, hay que intentar entender cómo se daba proceso creativo de este espacio, en el cual las apropiaciones estaban permeadas tanto de elementos estéticos como emotivos<sup>114</sup>. Relacionarse con lo popular para Pepe Avilés (entrevista, 2010) "es como

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup> La observación del otro para la generación de conocimiento así como la construcción de otredad desde una posición de poder hegemónica ha sido debatida en la antropología por la teoría postmoderna (Clifford 1986, Clifford, 2001, Fabian 1998, et al). Estas reflexiones no pueden ser tomadas en cuenta de la misma manera para el arte que para la antropología, en parte porque en el arte la observación del otro deriva en productos distintos a los de la antropología. El arte no

mirarse dentro de ese mundo popular y reflejarse dentro de eso." Asimismo, alrededor de *El Pobre Diablo* hay una cierta admiración hacia lo popular, fascinación que se manifiesta en los colores chillones que decoraban (y decoran) el bar, en las propuestas musicales de artistas como Hugo Hidrovo y Héctor Napolitano, en las muestras de fotografía de Lucía Chiriboga, Pepe Avilés, Paco Salazar y Diego Cifuentes, entre otros, expuestas en las paredes verde cantina del lugar y los títulos de las exposiciones que tenían como referentes canciones de moda: *Estas tres fotos son para ti*, o eran readaptación de dichos populares: *A Dios Rogando y con la foto dando*. <sup>115</sup> <sup>116</sup>



Figura No 19 Afiche realizado a mano por Alexis Moreano (1996) Quince años del Pobre Diablo (2005)

conlleva a una representación textual que intenta presentar la verdad o la totalidad de una cultura como era el caso de la antropología clásica; a través de la observación del otro el arte contemporáneo presenta una reinterpretación de la cultura mediada por la subjetividad y creatividad del autor.

Estas tres fotos son para ti, en referencia a la canción "Estas tres notas son para ti" del rapero A-ud producida en 1992.

Exposición colectiva de fotografía realizada en 1998 que convocó a fotógrafos documentales y artistas. En esta exposición destaca la obra de Miguel Alvear de cédulas tomadas con distintas identidades.

El *Pobre Diablo* contó con la participación proactiva de mucha gente: artistas, músicos, diseñadores, fotógrafos aportaron con ideas y colaboraciones puntuales con el lugar. Aunque en palabras de Avilés fue un espacio abierto que no hizo distinciones generacionales ni de clase, sería inexacto decir que fue el único centro cultural en el que se vieron representados todos los artistas emergentes de la década. Otros artistas como Jenny Jaramillo, Ulises Unda (del colectivo *PUZ*) o Patricio Ponce, se sintieron más identificados con sitios como el *Centro Cultural Humboldt* o la *Casa Británica*. Hay que decir que la pertenencia de clase coincide con la adscripción de los artistas con el espacio de *El Pobre Diablo*. Muchos artistas reconocen que en el mismo sucedieron cosas interesantes, sobre todo en el ámbito de la fotografía, sin embargo, consideran que no era un espacio de exposición para personas cercanas a su grupo.

De acuerdo a las entrevistas realizadas, se desprende otro dato interesante: la práctica artística como apropiación de lo otro es asumida por los artistas pertenecientes a estratos medios y altos, mientras tanto en los artistas provenientes de sectores populares y medios bajos, esta apropiación es considerada como una reinterpretación de repertorios cercanos, por ejemplo, artistas como Patricio Ponce, Fabiano Kueva y Ulises Unda estaban familiarizados con las visualidades y sonoridades de la cultura popular por haber habitado desde niños en el Centro Histórico de Quito, lugar con una fuerte presencia indígena y mestiza.

#### **Procesos**

¿Cómo era Quito a finales de la década de los ochenta e inicios de los noventa? De acuerdo a algunos testimonios, la ciudad cambió radicalmente, tomando un carácter cosmopolita que antes no tenía. Para el artista Alexis Moreano fue en medio de esa dinámica de cambios que surgió una nueva generación de artistas, según Moreano: "Yo no creo que los artistas preceden, sino que se inscriben en esta dinámica de cambios" (Alexis Moreano, entrevista, 2010). El cambio generacional del que habla Moreano representó el aparecimiento de prácticas artísticas contemporáneas. Sin embargo, sería inexacto decir que en la década del noventa se diera una irrupción masiva de este tipo de

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> Espacio hoy en día inexistente que era administrada por el British Council en Quito.

propuestas, o un momento de quiebre de lo moderno, sino propuestas puntuales que coexistieron y en muchos casos compartieron espacios de exposición, con los artistas modernistas vinculados a un exitoso mercado del arte con incidencia local. En esta tesis fue necesario aproximarse a los procesos del campo artístico y en parte tratar de reconstruirlos, en este periodo hubo una ampliación del campo artístico y un acercamiento a la contemporaneidad, que fue provocado –entre otros factores- por la circulación de información relativa al arte contemporáneoy la adquisición de ciertas herramientas teóricas, estas circunstancias posibilitaron que se movilice una mirada critica hacia los discursos de la modernidad. En el caso de este estudio se puede pensar que esta mirada critica también permitió un acercamiento distinto hacia la cultura popular del presente en la modernidad artística.

En esta investigación estos procesos son abordados a partir de información recogida en fuentes bibliográficas y por medio de entrevistas a profundidad a artistas y gestores culturales, quienes respondieron a preguntas relativas al campo artístico, esta información dio luz sobre los procesos del arte contemporáneo en Quito y el papel que en muchas propuestas tuvo la cultura popular. Hay que decir que el eje arte –cultura popular es uno de los acercamientos posibles a un tema complejo y poco historiado como es el arte contemporáneo en el Ecuador.

Muy pocos artistas se arriesgaron a poner en escena un nuevo tipo de prácticas y de inquietudes, o a dejarse influir por los contados profesores de arte que actuaban a contracorriente, o por la información transmitida de modo fragmentada mediante fotocopias. Hubieron sin embargo artistas que tomaron el riesgo de abordar nuevos lenguajes, utilizando nuevos medios y conceptos. En esa operación de ampliación del campo artístico, la cultura popular y su repertorio textual, visual y sonoro tuvo un papel importante. Me inclino a pensar que se dio un paso de una representación paternalista de lo popular a una práctica artística que tomó a lo popular como una herramienta crítica tanto frentes a temáticas de índole social como a una crítica dentro del propio campo del arte, donde tuvo la función de cuestionar estructuras caducas.

Es necesario señalar que a inicios de los noventas la circulación de la información artística era limitada. En la malla curricular de *La Facultad* se daba poca información

sobre teoría artística. <sup>118</sup> Como afirma Jenny Jaramillo: "Desde la formación de la escuela de artes no lees nada, es una formación completamente ligada a un artista que no puede decir ni pensar sino solo hacer" (Jenny Jaramillo, entrevista, 2010). Podemos decir que había una pobre enseñanza teórica, así como una invisibilización de los cauces que en ese momento tenía el arte contemporáneo, "en las escuelas había la idea de que la ignorancia es síntoma de pureza, [...] así la reforma universitaria de 1995 - 1996 [...] se plantea entre sus objetivos : "fortalecer la autoestima, eliminando al máximo influencias alienantes, promocionando los valores propios." (Álvarez 2001: 488)<sup>119</sup>

A pesar del limitado panorama con relación a la educación artística, en el primer lustro de los 90 hubieron actores que en su práctica pedagógica movilizaron ideas cercanas a lo conceptual, esos docentes fueron, de acuerdo a los testimonios, principalmente tres: Juan Ormaza, Pablo Barriga y Mauricio Bueno. 120

En esa época lo que sucede en Guayaquil y Cuenca también tiene reverberación en el contexto quiteño. La *Bienal de Cuenca* y los artistas de la llamada *Transvanguardia Cuencana*, así como la producción individual de los artistas de *Artefactoría* en Guayaquil son referenciales. Pero también en Quito hay un grupo de artistas emergentes que marcan algunas pautas de lo que será el arte contemporáneo. Cuando Jenny Jaramillo realizó su exposición *Piel, Pared, Galleta* (1995), trabajó a partir de la noción de camuflaje, la cual le impulsó a abordar el lenguaje del performance y el cuerpo en relación con el espacio; para este proyecto la artista forró con diminutas galletas de animalitos - de aquellas encontradas en cualquier tienda de barrio - toda la pared de un pabellón del antiguo Hospital Militar, luego de eso se camufló ella mismo dentro de la pared, el olor de las galletas movilizaba la memoria y el recuerdo de la infancia (Jenny Jaramillo, entrevista, 2010) (Cartagena 2009). Esta obra es un ejemplo de propuestas paradigmáticas que siendo producidas en la década del noventa ampliaron las perspectivas formales y

\_

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> La Facultad de Artes de la Universidad Central era el único lugar donde se podía estudiar Artes hasta el año 1997, fecha en la que se inaugura la Facultad de Artes de la Pontificia Universidad Católica del Ecuador.

De acuerdo a Jaime Sánchez, alumno egresado de la Facultad de Artes de la Universidad Central en el año 2000 y el artista Patricio Dalgo graduado en el 2010 el énfasis teórico en este centro educativo poco ha cambiado.

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup> Entrevistas realizadas a 1@s artistas Jenny Jaramillo. Ulises Unda y Alexis Moreano y . Estos artistas fueron estudiantes de la Facultad de Artes de la Universidad Central en la década del 90.

conceptuales del arte. El artista Patricio Ponce recuerda el asombro que le causó ese performance y sobre todo la manera en que esa obra le movilizó a repensar su propia práctica artística, ya que "en la facultad solo aprendes las cosas básicas [...]En ese momento [...] todos estábamos con las ideas a flor de piel, quiero hacer esto, quiero hacer lo otro" (Patricio Ponce, entrevista, 2010).

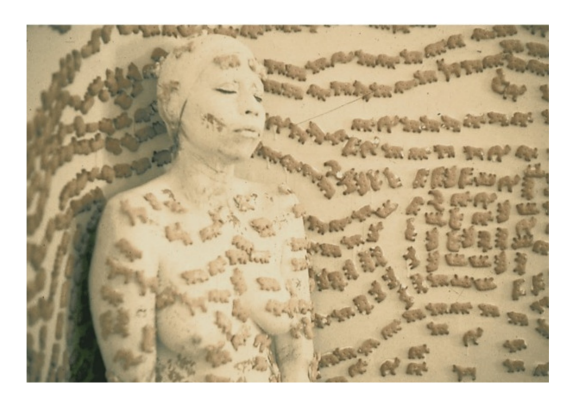


Figura No. 19 Jenny Jaramillo Performance: Piel Pared Galleta (1995). Archivo Jenny Jaramillo

Propuestas como las del Colectivo *P.U.Z* o *Maquina Gris* también fueron acercamientos importantes por su potencia desacralizadora y su discurso políticamente incorrecto. Sus búsquedas oxigenaron, por medio de la ruptura y la inclusión de imágenes grotescas y el argot lumpen – popular, el convencionalismo modernista del medio. Ulises Unda (PUZ) recuerda el trabajo de su compañero de colectivo Danilo Zamora, realizado con tortillas de maíz y un leguaje minimalista ordenado, que, sin embargo, era subvertido por el propio material perecedero y la inclusión de la frase *Todas las abuelas son tortilleras*. <sup>121</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup> El término tortilleras se refiere a las lesbianas. En la práctica del Colectivo PUZ hay una transgresión que opera en muchos sentidos y que muchas veces utiliza estereotipos de género presentes en la cultura popular sin someterlos a crítica.

Para Unda, este producto causó una reacción fuerte en el público quiteño, el mismo que estaba acostumbrado a tener como referente artístico a la pintura. En esta instalación lo popular es activado desde el humor y la ironía, se hace presente el doble sentido y lo grotesco.

Un fragmento de un artículo de la revista Abrelatas (2003), escrito por Roberto Jaramillo del Colectivo *Máquina Gris* expresa el tipo de estructura ante la cual los artistas se oponían.

1994 Ecuador no *e-mail*, no celulares, no *photoshop*, no *Nintendo*, no *windows*, *nothing*. Siendo estudiantes de arte, junto a Fernando Dávalos y David Santacruz formamos la Maquina Gris, un proyecto artístico de resistencia frente a las caducas estructuras culturales del Ecuador y el amaneramiento y estupidez de ciertos elementos de la facultad de artes de la Universidad Central (Jaramillo 2003).

Reacciones hacia estructuras caducas y experimentaciones artísticas, así como debates en torno a la inclusión de nuevos medios de producción dentro del estatuto arte caracterizaron a la época. En esa línea estuvieron trabajando los fotógrafos congregados alrededor de *El Pobre Diablo*, algunos de los cuales se orientaron a documentar los sectores urbanos marginados <sup>122</sup>

Ya sea desde la inclusión del cuerpo como material para el arte, la transformación en los modos de representación pictórico, o la fotografía, lo cierto es que a mediados de los noventa se va generando una escena marcada por una cierta complicidad entre los artistas contemporáneos; una conciencia de que las prácticas artísticas están rompiendo con paradigmas modernos, y una sensación de autoconfianza en las experimentaciones y propuestas realizadas. Como asegura Ulises Unda:

...formamos parte de un movimiento que es un recambio importante de la trascendencia de estos paradigmas del cuadro, de la pintura, de cosas así de los medios. Creo que formamos parte de eso con muy poca información, la riqueza de eso es que no podíamos procesar muy bien esa información pero había una intención de.. y una fuerte valoración porque creíamos fuertemente en eso que hacíamos. (Ulises Unda, entrevista, 2010)

Lucía Chiriboga, Pepe Avilés, Paco Salazar, Diego Cifuentes, María Teresa Ponce, Vivian Bibliowicz, Iván Garcés, son algunos de los fotógrafos representativos de la época.

En el año 1995, se crea el Centro Ecuatoriano de Arte Contemporáneo: CEAC, la primera formación incluye a un numeroso grupo de artistas y responde a una necesidad de asociación, de crear una cierta institucionalidad a través de la cual se pueda incorporar una base conceptual a la reflexión sobre el arte. En 1996 entra a escena la curadora cubana Lupe Álvarez, quien "vino a llenar el vacío teórico que había en la facultad" (Patricio Ponce, entrevista, 2010). Si antes la información era fragmentada y fluía de manera limitada, Alvárez trajo información ordenada que fue repartida en fotocopias anilladas, en la medida en que no había una circulación de información actualizada a través de otros medios. Ideas y discusiones relativas a la teoría del arte y a la teoría cultural fueron asimiladas por los artistas quiteños con avidez.

Paralelamente se inaugura en el año 1997 la Carrera de Artes de la Universidad Católica. En el primer año se da un énfasis en el desarrollo expresivo de los estudiantes <sup>123</sup> En el segundo año, artistas y teóricos con un punto de vista contemporáneo ocupan las aulas. El proyecto se plantea como una posibilidad de consolidación del proceso artístico de los 90. Para el año 2000 Enrique Váscones es nombrado decano y a su alrededor se artícula un importante grupo de trabajo: las discusiones y el ambiente de trabajo en las aulas son intensos<sup>124</sup>.

En la Universidad Central un referente en cuanto a la movilización de ideas contemporáneas fue el seminario *Sacando punta a la materia arte* (2000), dictado por el artista cubano-ecuatoriano Saidel Brito. Para el artista Jaime Sánchez, el seminario de Brito: "Fue una constante experimentación y descubrimiento. El Saidel nos pasó un montón de información, nos puso al día de lo que pasaba en el arte fuera del Ecuador." (Jaime Sánchez, entrevista, 2010).

\_

Al principio la facultad tuvo un impulso cercano a la modernidad artística pero estuvo ya desde el comienzo atravesada por la búsqueda de nuevos referentes. En un principio y fueron interesantes en términos pedagógicos particularmente interesantes los esfuerzos de la artista Pilar Flores.

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup> Se aplicaba una metodología de talleres verticales por medio de los cuales cada estudiante tenía la posibilidad de contar con el criterio informado de varios profesores.

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup> Este seminario llevaría a la realización de la exposición 1486 kg en el año 2002. Esta exposición fue curada por María Fernanda Cartagena.

## Afirmación y crisis del arte contemporáneo: Tránsito de los 90's al 2000

El fin de la década de los noventa está marcado por convulsiones sociales, en el año 1997 es depuesto el presidente Abdalá Bucaram por un Congreso presionado por movilizaciones populares. Asume la presidencia Fabián Alarcón sin que el cambio de gobierno signifique ninguna diferencia en la política estatal. En los años siguientes, toma posesión del cargo Jamil Mahuad, su gobierno se caracterizó por la crisis bancaria, la cual fue provocada por el manejo fraudulento de los fondos de los depositantes. Según un informe del Gobierno de Rafael Correa del 2007 en esa crisis se perdieron 8.075 millones de dólares<sup>126</sup>. Hay que decir que esta crisis tuvo consecuencias sociales, no solo se cerraron fuentes de trabajo sino que muchas familias se quedaron sin el ahorro de todas sus vidas y la migración se convirtió en una opción para salir adelante. La crisis conllevó a la dolarización de la economía. 127 Esta recesión también provocaría el levantamiento indígena y el posterior derrocamiento de Mahuad por protestas populares apoyadas por distintos sectores sociales y una fracción de los militares.

La escena artística quiteña reaccionó frente a la crisis bancaria de manera articulada y con un posicionamiento político suscitado de manera colectiva. Se realizaron cuatro inserciones que contaron con los aportes de un nutrido grupo de artistas. Banderita Tricolor, Tiro al Banco, Bancos e Individuales y ¡Hasta la vista, baby! fueron proyectos artísticos que tuvieron amplia repercusión en los medios y cumplieron el objetivo de criticar, en algunos casos a través del humor y la ironía, en otros por medio de acciones en el espacio público, al fraudulento e ilegal manejo bancario y la complicidad de los políticos de turno con el desfalco. Banderita tricolor (1999) fue un proyecto producido por Artes No decorativas S.A (Manuela Ribadeneira y Nelson García)<sup>128</sup>, Bancos e Individuales consistió en una intervención de los bancos de madera del Pobre Diablo

<sup>&</sup>lt;sup>126</sup> Noticia consultada en:

http://www.ecuadorinmediato.com/Noticias/news\_user\_view/ecuadorinmediato\_noticias--58619 el 18 de junio del 2010

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup> La dolarización más que una medida técnica fue una disposición desesperada para frenar un

proceso de devaluación. Î Esta convocatoria se fundamentó en una invitación a presentar propuestas que ironicen sobre los valores patrios. Además de los miembros de Artes No Decorativas S.A contó con la participación de Ana Fernández, Saidel Brito y Fabricio Lalama, la experiencia también fue replicada en Guayaquil con la presencia de otros artistas. Consultado en: http://artesnodecorativas-s.a.laselecta.org/el 18 de julio de 2010.

dirigida a cuestionar a las entidades financieras. El artista Fabricio Lalama llegó a congelar literalmente un banco en alusión al congelamiento bancario sucedido en ese período de ruina. 129

El performance; *Hasta la vista, baby!* (diciembre del 2000) llevó intrínseca una fuerte carga simbólica, la propuesta consistió en el ceremonial funerario de la moneda ecuatoriana, el sucre –que transportada en una urna de cristal- fue enterrada en el tradicional cementerio de San Diego, luego de su muerte post – dolarización. <sup>130</sup>



Figura No 20. Stills de video Hasta la *Vista*, *Baby*, realizado por Miguel Alvear (2000) a partir del registro del performance *Hasta la Vista*, *Baby*.

<sup>Cinco años después, (2005) la artista María Teresa Ponce, realiza una pieza de video arte llamada la</sup> *Marcha Vuelve* trabajada a partir de registros visuales de "la rebelión de los forajidos", que precipitó la caída del presidente Lucio Gutiérrez.
Esta fue una idea surgida en el ámbito de una conversación entre Pepe Avilés, Miguel Alvear,

Esta fue una idea surgida en el ámbito de una conversación entre Pepe Avilés, Miguel Alvear Alexis Moreano y la propia Ana Fernández. Juan Lorenzo Barragán realizó la postal, Miguel Alvear el video. (Ana Fernández, entrevista, 2010).

Según la artista Ana Fernández (una de las gestoras de esta iniciativa) la propuesta fue una mezcla de acción y procesión, un ámbito en que se atravesaban lo religioso y lo político tanto por la intención de los artistas, como por la participación de curiosos y personas dolidas por el suceso. Fernández recuerda que: "Lavaban la bandera, gritaban, muera la corrupción, mueran los malos políticos, que viva el Sucre. Bueno, a mí me daba mucha pena [...]la acción [...] era entendida como una procesión por una parte, pero también habían consignas políticas[...] después cantaban: hacia ti, morada santa, claro cantamos un montón de cosas" (Ana Fernández, entrevista, 2010). Esta obra es un ejemplo de la posibilidad del arte de compenetrarse con las emociones de la gente y con sus códigos y sistemas de representación. Quizás el espacio y el tiempo que duró la procesión fue un momento liminal que dio cabida a la idea de que el arte retorne a la vida para revertirla. A través de esta obra, en la que se hizo presente mucha gente popular y de los sectores medios, congregada por la indignación, se hizo latente lo que De Certeau (2000: 88) llama las artes de hacer, es decir la capacidad inventiva de la gente en la vida y en las protestas cotidianas. En ese sentido, el mérito de la propuesta no está en suscitar la rebeldía de la gente, sino en haber encajado en un tipo de sensibilidad y quehacer popular. Ranciere llama arte relacional a aquel arte que se dirige "a crear ya no objetos, sino situaciones y encuentros" (Ranciere 2005: 46) está propuesta encaja en esa concepción de lo relacional.

En esas fechas convulsionadas en las que se protestó contra el gobierno de Mahuad, así como en los derrocamientos de los otros gobiernos de Abdalá (1998) y Lucio Gutierrez (2005), se hicieron visibles manifestaciones creativas, algunas vinieron del campo del arte y la mayoría desde la gente, una parte de estas acciones espontaneas pueden ser vistas en los diversos registros fotográficos de las multitudinarias marchas. Lo más importante de esas marchas desde la perspectiva de la representación es que permitían rehacer vínculos y relaciones entre la gente llevada por la indignación, rompiendo de este modo con el aislamiento propio de la vida moderna. (Ranciere, ibid: 56)

Pienso que estas acciones artísticas, desarrolladas en momentos de fuerte cuestionamiento político y social, son también una consecuencia de la cohesión alcanzada, para ese momento por el campo del arte contemporáneo en Quito. No se puede

olvidar que en la década del noventa hubo producción artística emergente de calidad así como una gestión alrededor del arte que trajo como resultado una escena artística efervescente. Lo interesante de este proceso es que no solo se derivó en propuestas artísticas, sino también en políticas institucionales a favor del arte contemporáneo que trataban de responder al momento. En el año 2001 es reestructurado el Salón Mariano Aguilera. En el año 2002 se construye un museo de las características del *MAAC* de Guayaquil, el *MAAC* se articula como un proyecto de calidad en el cual la parte conceptual va de la mano con una infraestructura idónea para la exposición de arte contemporáneo. <sup>131</sup> Además se crean los centros culturales de Quito como el Museo de la Ciudad y el Centro Cultural Metropolitano.

En ese lustro que va del año 1997 al 2002 todo parecía ir viento en popa, museos, convocatorias artísticas abiertas, una nueva carrera de arte en la ciudad de Quito y un libro representativo del arte contemporáneo en ciernes. Paradójicamente los resultados de este proceso de creación de infraestructura y de apertura de espacios para el arte se dan paralelamente a la crisis bancaria, cuando cae el mercado del arte, se cierran las galerías y de alguna manera todo un sistema que, como manifiesta Pepe Avilés, era ficticio. Sería cuestión de tiempo para que estos procesos se queden en suspenso, la calidad del salón Mariano Aguilera fue afectado en casi todas sus ediciones por curadurías dirigidas por actores culturales no preparados en el quehacer artístico. Quizás la excepción es la curaduría de Mónica Vorbeck *Reciclaje y Ready-made – La fascinación de la cotidianidad* (2004) desde el punto de vista de este estudio esta propuesta contenía un concepto interesante, sobre todo si se considera que el reciclaje que dota de múltiples vidas a los objetos es algo presente todo el tiempo en la cotidianidad de los ecuatorianos <sup>133</sup>.

-

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> Museo arqueológico y de arte contemporáneo.

<sup>132</sup> Como argumenta Pepe Avilés: "Cuando cae [...]el mercado del arte [...] se encuentran con unas obras de arte que quieren subastar o poner a la venta para recuperar ese capital y se dan cuenta que no tiene ningún valor, porque no hay un mercado, porque no hay una economía y cuando tratan de vender estas obras afuera eran invendibles, porque no tenían ningún valor, entonces para la década de los ochenta se había creado un mundo ficticio sobre el arte, en realidad solo le pertenecía a este sistema económico y solo le pertenecía a un pequeño grupo de una élite social, pero que no tenían ninguna relación con nada." (Pepe Avilés, 2010, entrevista)

En un ensayo escrito en el 2007 Vorbeck discute la eficacia de las curadurías del Mariano Aguilera (incluyendo su propia propuesta) para brindar un panorama del arte contemporáneo al

En el 2002 Enrique Váscones y gran parte del profesorado salen de la Carrera de Artes de la Pontificia Universidad Católica del Ecuador luego de conflictos con la directiva de la PUCE. 134 Por otro lado, las expectativas causadas por el libro de arte contemporáneo que iba a publicar el CEAC se vieron frustradas 135. A pesar de que los organismos internacionales aceptaron los informes relativos a la investigación presentados por el CEAC, la financiación nacional para la publicación del libro nunca llegó a hacerse palpable (Alexis Moreano, entrevista, 2010). Luego de intentos fallidos por acceder a los fondos prometidos, la investigación y sus resultados se quedan en el limbo, luego de diez años de haberse terminado la investigación nada se ha publicado 136. Lo cierto es que en todos estos procesos lo que se mostraba es la debilidad institucional que acompañaba el surgimiento del arte contemporáneo.

A nivel nacional otro caso que ejemplifica la frustración de los procesos culturales, está en el MAAC de Guayaquil, el proyecto fue suspendido abruptamente En el año 2003 por celos regionales relativos a que la directiva no era nacida en el medio (Andrade: 2007). Pero posiblemente la razón de fondo estaba relacionada con las propuestas y contenidos del proyecto en un contexto político y social como el de Guayaquil.

A las puertas del horno se quema el pan dice el refrán, los procesos enunciados anteriormente evidencian un proceso de emergencia, desenvolvimiento y caída.

público.

134 En este proceso que afectó también a la carrera de diseño de la PUCE, se involucro en

protestas que duraron varios días una gran cantidad de estudiantes.

135 Recuerdo que en el año 1999, siendo estudiante de arte en la Universidad Católica, se comentaba con expectativa sobre la inminente salida de esta publicación y la importancia que esta iba a tener en la proyección del arte ecuatoriano. En el medio artístico se llamó a esta publicación en ciernes el catálogo, Alexis Moreano manifiesta que la intención era hacer un libro. (Alexis Moreano, entrevista, 2010)

<sup>&</sup>lt;sup>136</sup> A partir de esas fechas rumores infundados -pero que son resultado del silencio que rodeo a la publicación- han circulado en el medio: el catálogo ha pasado de ser la gran oportunidad de promoción para el arte contemporáneo que nunca llegó: un objeto de deseo no satisfecho. En mi opinión era necesaria una aclaración pública por parte de los directores de la investigación o una muestra del trabajo realizado por medio de la puesta en circulación de los avances. Esto hubiera cerrado el proceso, ya que si bien es cierto, este fue un proyecto gestionado enteramente por el CEAC, se fundamentó en una investigación que causó expectativa en el medio y que involucró como informantes a muchos artistas.

#### Partir desde cero o el surgimiento de iniciativas independientes

En este acápite me referiré al circuito artístico en la década que va del 2000 al 2009, en la medida en que permite entender tanto el vacío institucional y la precariedad como los esfuerzos que han tenido que hacer los artistas contemporáneos para producir y dar a conocer su producción. Considero que es importante tomar en cuenta a los emprendimientos de artistas y colectivos de esta época pues revelan los intentos, algunos infructuosos otros exitosos, de articulación de un campo artístico. En esta investigación hubo un interés por los procesos acaecidos en un momento de crisis y por fuera de la institución arte, pues es en estos emprendimientos donde es posible mapear una relación del arte contemporáneo con la cultura popular mediada por un interés por lo contextual y un acercamiento al espacio público y al *sitespecific*.

Si bien es cierto, en los últimos tres años en Quito se han hecho presentes emprendimientos que dan cuenta de una reactivación del campo artístico, hubieron procesos anteriores que han sido invisibilizados. Si se toma en cuenta a colectivos, plataformas y espacios culturales, hay que nombrar la continuidad de colectivos que se habían consolidado a fines de los 90 como *Artes no decorativas S. A*<sup>137</sup>, *Oído Salvaje*<sup>138</sup>, el *Pobre Diablo*, que en el año 2000 inaugura la Galería *El Container*. En la década del 2000 se dieron algunos emprendimientos que nuclearon a un gran número de artistas, buena parte de los cuales fueron invisibilizados. En la actualidad existen espacios como *FLACSO Arte Actual* (abierta en enero de 2007)<sup>139</sup>, *CeroInspiración* (septiembre de 2009), *No Lugar* (abierta desde abril de 2009), y el proyecto *Archivo Nuevos Medios Ecuador*<sup>140</sup>, que han realizado gestiones acertadas y han logrado establecer vínculos internacionales que tienden a romper el aislamiento del arte contemporáneo ecuatoriano.<sup>141</sup>

.

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup> Artes no decorativas jugó con la idea de la implementación de la práctica empresarial en el campo del arte colectivo conformado por Manuela Ribadeneira y Nelson García.

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup> Colectivo conformado por Mayra Estévez, Iris Disse y Fabiano Kueva. Con un trabajo que se encuentra atravesado por el activismo y la experimentación sonora, así como el diálogo de estos ámbitos de producción en el arte.

<sup>139</sup> Este proyecto fue ideado por Marcelo Aguirre, el artista es responsable de su dirección.

Antes llamado Archivo Escoria, es dirigido por María Belén Moncayo. El proyecto consiste en un archivo de video arte ecuatoriano. La dirección web es http://aanmecuador.com/ El proyecto comenzó con el nombre de Archivo Escoria desde el 2003 y cambio de nombre en el 2010.

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup> En cuanto a los espacios para el arte han habido otros bares con actividad cultural como La

Con relación a plataformas surgidas, cabe nombrar a *La Corporación* un proyecto que muestra un esfuerzo de los artistas contemporáneos para juntarse alrededor de un proyecto. <sup>142</sup> *La Naranjilla Mecánica*, con la creación de un bar galería destinado al arte contemporáneo. <sup>143</sup> *Experimentos Culturales* (que ahora funciona bajo el nombre de La Selecta cooperativa cultural) con la implementación de un espacio virtual para el arte contemporáneo ecuatoriano (2001 – 2008) <sup>144</sup>, *Tranvía Cero* colectivo que ha gestionado el encuentro de arte urbano al-zurich, *Mishqui Public* y *La Galería Mama Carmela* y del cual hablaremos posteriormente.

La Galería Full Dollar (2004) corporación de carácter ficticio – dirigida por el antropólogo X. Andrade, a pesar de su localización en Guayaquil hizo circular sus contenidos en Quito a través de la red<sup>145</sup>. Este proyecto fue importante por su articulación crítica en contra de la regeneración urbana y por el lugar que ocupó dentro de este la cultura popular como elemento resemantizado, desestabilizador de las políticas oficiales. De igual manera La Galería Full Dollar ha trabajado con pintores populares articulando a través de la visualidad popular propuestas críticas en torno al sistema

Casa de al Lado, el Anánke o el Este Café y centros culturales como la Alianza Francesa, la Casa

Humboldt. Han habido proyectos que han reclamado los espacios municipales o de la Casa de la Cultura. Recientemente se habilitó un espacio para el arte joven llamado No Lugar, y la Casa S190 de prácticas culturales, el mismo da cabida a expresiones cercanas al graffiti y al arte callejero, hay que decir que como sitio no cuenta con una infraestructura de galería, sin embargo se encuentra activo y realizando actividades semanales.

La Corporación publicó la revista Abrelatas (cuatro números), realizó el Anti Salón en respuesta al Mariano Aguilera la muestra *Hipercolectiva* y dos exposiciones de proyección internacional. La Corporación estaba conformada por los artistas: Ernesto Proaño, Rodrigo Viera, Danilo Vallejo, Roberto Jaramillo, Samuel Tituaña, Carlos Vaca, entre otros (Ernesto Proaño, entrevista, 2010).

La Naranjilla Mecánica abre las puertas en el 2000 es un intento de buscar una salida para el mercado del arte contemporáneo y de mantener un espacio de exhibición. La Naranjilla Mecánica fue inaugurada en el 2000 por dos jóvenes artistas de la Universidad Central: Jaime Sánchez y Karen Solórzano. Según Sánchez "La idea era hacer un bar "alternativo" en donde se podía realizar exposiciones." En la actualidad la Naranjilla sigue activa.

144 El proyecto de Experimentos Culturales duró desde el 2002 hasta el 2009. Su práctica se

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup> El proyecto de Experimentos Culturales duró desde el 2002 hasta el 2009. Su práctica se orientó a la realización de proyectos artísticos colectivos y la actualización del sitio web. Llegó a tener un promedio de 60. 000 visitas mensuales.

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> Esta circulación se dio a través de la web *Experimentosculturales.com*.

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup> En la actualidad se puede visitar el archivo de las actividades de la Galería Full Dollar visitando http://www.laselecta.org/archivos/full-dollar/actividades.html

arte.147

No se pueden nombrar todas las iniciativas sucedidas en la década del 2000, hemos nombrando por un lado ciertas iniciativas que permiten dar cuenta de los esfuerzos independientes de gestión del arte, estas iniciativas sirven para entender que los proyectos relacionados con la cultura popular se desarrollaron desde iniciativas independientes y sin el auspicio de la Institución Arte. Se hace necesario puntualizar, sin embargo, que a pesar de la calidad de muchas de las propuestas, son pocas las obras que logran trascender al tiempo. El artista Adrián Balseca afirma irónicamente, mientras ve una reseña de su exhibición aparecida en el diario *El Telégrafo*<sup>148</sup>: es lo único que se gana después de haber invertido 1200 dólares en una exposición. La pregunta que está latente es cómo crear una historia del arte contemporáneo ecuatoriano y quiteño y un mayor reconocimiento del público de esa producción<sup>149</sup>.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup> Una de las propuestas es realizada desde el 2009 al presente en colaboración con el artista popular Don Pily radicado en Playas - Guayas, el proyecto se llama The Full Dollar Collection of Contemporary Art. El proceso de realización de la obra consiste en mostrar a Don Pily imágenes del arte contemporáneo mainstream para ser copiadas con el lenguaje y la textualidad de la rotulación. Por ejemplo, la instalación de Paul Mc. Carthy (Cabezas de Tomate) es convertida en Guardería Infantil Cabezas de Tomate. O una imagen de Cyndy Sherman que representa un payaso es convertida por Don Pily en el "Gran Circo de las Sherman Sisters" (X. Andrade, entrevista, 2010). Esta propuesta tiene un cuestionamiento geo-político evidente: al hablar de las visualidades del centro a partir de los códigos visuales marginales, X. Andrade ironiza de manera efectiva con respecto al carácter elitista y occidental del arte contemporáneo mainstream. El aura de la imágenes es deconstruido por medio de la inclusión de la rotulación popular y su resignificación local, en palabras de Andrade "las grandes posibilidades críticas que significa hacer arte desde la periferia de la periferia" (Andrade, entrevista, 2010). Un aspecto importante de esta propuesta radica en el proceso diálógico para la realización de las imágenes. De acuerdo a X. Andrade el proceso de diálogo con Don Pily, las negociaciones específicas para la producción de cada imagen, son un material etnográfico de interés antropológico. En este sentido hay un interés de X. Andrade por indagar en las interpretaciones que da Don Pily a estas imágenes.

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> La exhibición Ornato y Delito fue inaugurada en la *Galería CeroInspiración* el 9 de julio de 2010.

Hay exposiciones que han tratado de sintetizar procesos artísticos como Realismos Radicales curada por Ana Rodríguez y El Otro Arte en Ecuador de Lenin Oña. Si la primera tuvo una línea temática centrada en recuperar el realismo en el arte contemporáneo bajo ciertos ejes curatoriales que sirvieron como eje para el abordaje de las obras, la segunda falló en su pretensión abarcadora de los procesos artísticos contemporáneos: muchos artistas de importancia no quedaron incluidos. Otra propuesta curatorial de importancia es la muestra Arte Contemporáneo en Ecuador, curada por Ulises Unda, esta muestra fue realizada en el Museo Camilo Egas del Banco Central y

En este acápite nos centraremos en las maneras como respondieron los artistas emergentes ante la crisis económica, política y social en la que se sumergió el país. Para comenzar, hay que partir de la idea de que esta crisis significó un cambio en el modo de concebir la producción artística, al encontrarse las galerías cerradas y al ser limitada la venta de obras de arte se da una contestación por parte del campo artístico.



Figura No 21 Galería Full Dollar, Fotografía tomada en el acta de inauguración (2004)

Para el artista Raúl Ayala, ese momento le produjo un quiebre: "dije, bueno no es por ahí, cerraron las galerías, no funcionaba el arte oficial, y si es que no pasaba eso yo no

sintetiza una parte de los procesos artísticos ecuatorianos. Unda ubica la presencia del conceptualismo en las prácticas artísticas ecuatorianas y señala como el mismo plantea una disrupción frente al modernismo "así como del modelo de circulación global", (Unda 2007) los artistas que participan en la selección de Unda, son algunos de los artistas incluidos en este estudio, como por ejemplo, Miguel Alvear, Jenny Jaramillo, X. Andrade, Raúl Ayala, Pablo Barriga.

hubiera visto esa necesidad de socializar el trabajo artístico y de salir un poco fuera del parámetro artista - creador y hacer colectivos" (Raúl Ayala, entrevista, 2010). Se producen respuestas ante el vacío institucional que se percibía en la época, así como propuestas creativas. Hay que decir que los alcances de estas iniciativas tienen que ser leídos reconociendo la precariedad desde la que sus ejecutores actuaron, considerando que fue un momento en que los artistas además de hacer su propia obra tuvieron que realizar trabajo de gestión, crear plataformas, concebir proyectos para buscar fondos públicos o privados, en definitiva realizar un trabajo que a veces era productivo y otras veces terminaba en propuestas fallidas<sup>150</sup>. Un ejemplo del trabajo de gestión está en *La* Corporación, Ernesto Proaño manifiesta que el colectivo se conformó en una fábrica de proyectos, pocos resultaron y gran parte terminaron siendo fallidos. (Ernesto Proaño, entrevista, 2010)

Se trataba de responder frente a un panorama golpeado por la crisis, quizás crear un cierto asidero o algún tipo de institucionalidad. <sup>151</sup> Hay que pensar que aunque existía una gran infraestructura museística municipal creada en esos años (los museos Centro Cultural Metropolitano y Museo de la Ciudad) estos sitios eran concebidos primordialmente como lugares expositivos, estas instituciones -aparte de la realización del concurso Mariano Aguilera- no tenían mayores políticas culturales de relación o acercamiento con la escena artística emergente. La curadora Mónica Vorbeck (2009) reclama de las instituciones el fomento a la creatividad y la innovación contemporánea y se pregunta: si no "hay ninguna institución en el país que tenga este cometido en sus prioridades?" En opinión de Vorbeck, "el desinterés por las manifestaciones culturales y por la historia del arte exige ser pensado." (Mónica Vorbeck, conferencia, 2009) 152

Para el artista Omar Puebla -egresado de la Universidad Central en el 2000- la generación que emergió en la crisis sintió que no tenía espacios para desarrollar su trabajo:

 $<sup>^{150}</sup>$  Recordemos que el  $\it Ministerio$  de  $\it Cultura$  se crea en el año 2008, durante muchos años el único espacio para acceder a las fondos fue la Corporación Quito Cultura. dependiente del Municipio de Quito.

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> Me considero parte de ese proceso ya que fui miembro del colectivo Experimentos Culturales desde el año 2003 hasta el 2009.

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup> Ponencia presentada en los Encuentros de la Razón Incierta 2009. Ciclo de conferencias organizadas por la teórica de la fotografía María Fernanda Troya. La ponencia fue grabada en audio.

A nosotros lo que nos pasó es que nos quedamos sin piso, porque se fue a la mierda todo, el mismo comercio se cayó, se cerraron galerías y le tocó a uno bancárselas, y decir bueno no hay eso ¿y qué?. ¿Ya no soy artista?.. por eso es que aparecen proyectos importantes como lo han sido Experimentos Culturales, La Corporación, Tranvía Cero, porque no había espacio, entonces a los artistas les tocó inventarse su espacio, por suerte, porque eso nos hizo crecer mucho (Omar Puebla, 2010, entrevista).

El periodo post- crisis se caracteriza por el surgimiento de propuestas independientes de las instancias de legitimación tradicionales y por la búsqueda de espacios alternativos para el arte. Aunque producción más conocida de esos años, por su aparición en catálogos es la del Salón Mariano Aguilera, no es necesariamente la más relevante o por lo menos no es la que tiene más interés para este estudio<sup>153</sup>

En esta sección me limitaré a registrar los procesos sucedidos por fuera de la institucionalidad, una serie de prácticas artísticas que por sus condiciones experimentales de trabajo, por las características de inserción en el espacio público, y por su carácter efímero o desmaterializado, así como por la falta de oportunidades para un registro a través de medios impresos, han quedado invisibilizadas o perdidas en el baúl del olvido. Lo interesante es que precisamente en estas prácticas artísticas es donde puede mapearse una relación del arte contemporáneo con la cultura popular, considerando que frente a la falta de espacios -pero también por una necesidad de abrir el campo del arte hacia ámbitos extra artísticos- se realizaron proyectos que se acercaron de manera directa a diversos públicos especialmente a estratos populares, utilizando instalaciones e inserciones performáticas. Así, en la práctica artística de Belén Santillán se planteaban cuestionamientos con respecto al lugar elitista de las galerías, ella sentía: 154

[...] que lo que empezaba a hacer no iba a tener nunca cabida en ese tipo de lugares. Yo

<sup>&</sup>lt;sup>153</sup> Con esto no quiero decir que en el Mariano Aguilera no se hayan presentado algunas obras de calidad, pero en mi opinión personal el que una obra sea localizada en un concurso de las características del Mariano Aguilera dice poco de los procesos sucedidos en el campo artístico.

<sup>&</sup>lt;sup>154</sup> Belén Santillán realizó varias propuestas artísticas entre el año 2000 y el 2004, fecha en la que decidió voluntariamente alejarse del campo, en la actualidad es una artista totalmente desconocida a pesar de la solidez de su obra. He decidido incluir de manera ex profesa a Belén en este recuento, aunque siendo una artista olvidada tuvo una temprana presencia en el espacio público. La invisibilización de sus propuestas es un ejemplo para mostrar la precariedad de los procesos artísticos en Quito.

pensé [...]que podía hacer en la vía pública, me di cuenta que pedir un permiso al municipio era más rápido y más fácil que hacer en una galería y había otra forma de relacionarse con la gente[...]que no se daba [...] en las galerías. (Belén Santillán, entrevista, 2010)

Buena parte de las propuestas innovadoras de este período fueron instaladas en el espacio público y particularmente en sitios de socialización o de tránsito populares. Las inquietudes de los artistas estuvieron cercanas al site-specific, en el sentido de que muchas de estas inserciones se concebían a partir de un diálogo con el espacio como contexto. Por ese lado, no importaba solamente la materialidad de la propuesta, sino el modo en el que interactuaba con el espacio: con las plazas, parques o paradas de buses; lugares que en muchos casos eran interpelados desde su propia historia. Como ejemplo de estas prácticas, se puede nombrar la intervención de Belén Santillán en el Mercado de Santa Clara a partir de una instalación que representaba a los personajes del mercado con vestiduras de santos (2000), Espejo de Sonido de Fabiano Kueva con una recopilación del habla cotidiana de Quito y Guayaquil y su proyección en las plazas públicas de las respectivas ciudades (2001), Licuando Mierda: instalación realizada en el ámbito privado de un departamento (Colectivo La Licuadora 2002). Se ve cualquier cosa, intervención que consistió en trasladar actividades privadas al espacio público (Pancho Viñachi 2002), La Calle del Algodón, proyecto que discutió el tema de la regeneración urbana a partir de una instalación de objetos y fotografías sobre soportes de madera que imitaban a los tendales de los antiguos vendedores desplazados del centro histórico (Manuel Kingman 2003), El Triciclazo, acción en la que se recorrieron las calles de Quito en un triciclo de características rurales mientras se gritaba un discurso que incorporaba el argot popular para hablar de la situación política (PPCC 2002), y la primera acción de al – zurich del colectivo Tranvía Cero (2002) en el barrio de la Magdalena, en la que se intervenía una plaza del barrio para cuestionar el uso que los moradores hacían de la misma.

Hay que decir que estas prácticas coincidieron con proyectos de arte público realizados en otras ciudades como *Invade Cuenca* (1998) y *Ataque de Alas* en Guayaquil (2002)<sup>155</sup>. Aparte de la colocación de la obra en un espacio distinto al de la galería es

\_

<sup>&</sup>lt;sup>155</sup> Invade Cuenca se realizó de manera paralela a la Bienal de Cuenca, este proyecto constituye un referente importante en cuanto a la realización de prácticas artísticas en el espacio público; fue una iniciativa de Madeleine Hollaender y contó con la asesoría de Freddy Olmedo y la curaduría

importante indagar en cuál es la relación con la cultura popular y qué diferencia a este acercamiento de las prácticas anteriores. Se puede pensar que se da un paso de la representación de lo popular para el espacio del museo a un intento por acercarse a la cultura popular en su propia cotidianidad. Este viraje también tiene relación con el giro etnográfico planteado por Hal Foster (1996), en el sentido de acercamiento a la antropología como medio de entrada a lo contextual.

Un ejemplo de estas propuestas es el trabajo que Belén Santillán realizó en el 2000 en el Mercado de Santa Clara, está inserción consistió en la puesta en escena de tres esculturas de santos que a la vez representaban a personajes del mercado Santa Clara, "Era la Santa Rita que de alguna manera le crucé con otro personaje de la carnicera, había este cargador que era el San Benito, [...] y este otro niño que lustraba los zapatos, formaban como un nacimiento". En esta obra se provoca un diálogo con el contexto del mundo de los mercados: no solo hay una relación de la artista con la religiosidad popular sino con un sector de la sociedad sujeto a distintas formas de exclusión. Según su propias palabras "fue una asociación entre ambas cosas, fue una relación de lo religioso con esta misma gente tratando de santificarse a partir de su vida diaria, de los pequeños martirios diarios, esa fue la relación que encontré". Lo interesante es que no se trata tanto de sacar el arte a la calle, como generar un diálogo entre la vida social de la calle y las inquietudes sociales y existenciales de la artista (Así, el tema religioso fue recurrente en sus posteriores obras). Según declara Belén Santillán en ese momento no contaba con las herramientas para lograr que la gente del mercado se involucre, tampoco realizó un levantamiento de las impresiones y reacciones frente a la obra, sin embargo, era una propuesta innovadora de acercamiento artístico al ámbito de lo popular y de lo público.

<u>-</u>

de la argentina Mónica Girón (Diario Hoy, 18/12/98). Una reflexión sobre este proceso puede encontrarse en el texto sobre la Galería Madeleine Hollaender escrito por María Fernanda Cartagena (2002). No menos importante fue Ataque de Alas (2002) organizado por el MAAC y el CEAC en Guayaquil. Para la artista Belén Santillán (artista preseleccionada para esta convocatoria) "fue un espacio que si cambió la manera en que los artistas participantes veían las cosas, o como comprendían la inserción de arte en la esfera pública". No hay que olvidar que ha sido una de las pocas iniciativas críticas de intervención en los espacios públicos, realizadas desde las instituciones.







Figura No. 22 Instalación de Belén Santillán en el Mercado de Santa Clara (2000). Fotos Santillán (2000

Al igual que en el caso de otras obras realizadas en esa época hay una distancia con respecto a la institución arte. La propuesta contiene, sin embargo, elementos heterogéneos: por un lado hay un diálogo con la popular y una construcción de metáforas en torno a lo popular y al espacio público, sin embargo hay, de acuerdo a lo que reconoce la propia artista, un limitado entendimiento de realidades específicas como la del propio mercado y poca experiencia en un acercamiento a la gente. Hay que entender que esta propuesta se dio en un momento emergente de experimentación artística, sin tener a la mano los referentes sobre arte público que en la actualidad tenemos. Considero, en todo caso, que es una propuesta que da cuenta de un interés legitimo por llevar el arte a otros públicos y para el Quito de comienzos del 2000 uno de los precedentes en el tránsito de la galería al espacio público. Esta tendencia después sería visible en otras propuestas, y desde el 2003 en el proyecto de *al-zurich*, plataforma que ha hecho posible la realización de alrededor de cien proyectos de arte urbano.

Hemos puesto énfasis en los proyectos de carácter independiente, sin embargo hubieron proyectos institucionales interesantes, entre los cuales -y por la relación que entabló con lo popular- cabe nombrar a *Divas de la TecnoCumbia*. El proyecto se articula por la intervención de María del Carmen Carrión, quien en el 2002 entra a trabajar como curadora en el Museo de la Ciudad de Quito. *Divas de la Tecnocumbia* 

tenía como fin trabajar sobre el fenómeno, en esos años naciente, de la Tecnocumbia, como fenómeno estético y de consumo cultural. Fue concebido a partir de una investigación antropológica llevada cabo por Jaques Ramírez y Alfredo Santillán y de dos propuestas de arte contemporáneo ejecutadas por los artistas Miguel Alvear y Jorge Espinoza, así como una propuesta de experimentación sonora entre el grupo musical La Grupa e Hipatia Balseca, cantante de Tecnocumbia. El proyecto contaba con todos los elementos para ser exitoso y estaba organizado desde el lugar idóneo para entender las manifestaciones culturales urbanas, como es el Museo de la Ciudad. Sin embargo -y a pesar de la calidad de los productos presentados y su relativa espectacularidad- fue un proyecto que no llegó a completarse. El concierto entre la Grupa e Hipatia Balseca no se hizo dentro del Museo, provocando discusiones posteriores en torno al Museo como reproductor de formas de entender las políticas culturales de manera excluyente. El punto de conflicto en el Museo fue la exposición de fotografías MEC POP de Miguel Alvear, el artista considera que hay opiniones relacionadas con que no hay como tocar al otro, "muchas de las interpretaciones a como el otro va a leer esto han sido falsas, porque también en esa asunción hay una distancia, hay un paternalismo, en asumir que el otro va a reaccionar de tal o cual manera" (Miguel Alvear, entrevista, 2010). Aunque concuerdo con el artista sobre un cierto paternalismo (y moralismo) en las opiniones de la clase media sobre estas representaciones, considero que en algunas de las fotografías de MEC-POP se da una construcción de la otredad desde estereotipos. Profundizaremos sobre ese aspecto en el siguiente capítulo, por el momento es necesario argumentar que la no realización del proyecto, evidencia las tensiones en el intento de captación de una manifestación de la cultura popular por parte de la esfera erudita y de la institución museo. Aunque la primera intención del museo era la democratización de sus usos a partir de la inclusión de las prácticas culturales populares en su espacio, cabe preguntar sobre el sentido de esta inserción. Por un lado, la technocumbia tiene sus propios circuitos de consumo y no necesita de legitimación y si bien es cierto había un interés democratizador por parte del museo, este se veía entrampado por una condición clasista incorporada, o con prejuicios en términos de de lo que Alvear califica como lo "políticamente correcto". De acuerdo a Maria del Carmén Carrión "Después de un año de trabajo en un proyecto y de toda la inversión simbólica y económica para realizar ese

proyecto desde el Museo, la censura no era solo al artista sino hacia las políticas culturales que el Museo mismo presentaba, hacia el discurso que durante más de un año manejó el propio Museo de la Ciudad' (Chat room con Miguel Alvear 2004). 156

### Al –zurich como plataforma ¿otro lugar de lo popular?

Habíamos ubicado la relación que se entabló con lo popular desde El Pobre Diablo. En el espacio, así como en las prácticas de los artistas cercanos a este proyecto, había una relación apropiacionista con la cultura popular: se trasladaba lo popular a un espacio erudito, y se introducía a partir de su estética sentidos críticos en el convencional mundo cultural de los noventa. En el caso del encuentro de arte urbano al - zurich organizado por el colectivo Tranvía Cero se da otra correspondencia: no se lleva lo popular a un espacio erudito, más bien se trata de trabajar en sus propios contextos. Considero que estos tipos de acercamiento responden a distintas épocas y al aparecimiento de nuevos campos de visibilidad. En el siguiente capítulo analizaremos -a partir del estudio de propuestas concretas- como se dio el paso, en la representación de lo popular, hacia prácticas dialógicas. Por el momento cabe detenernos un poco en al-zurich, concebido como una plataforma para la realización de proyectos artísticos dialógicos (Kester 2004) y relacionales (Bourriaud 2001). A lo largo de este capítulo se ha hablado de los espacios y los procesos que posibilitaron el desarrollo de propuestas artisticas contemporáneas relacionadas con la cultura popular, incluyo al Encuentro de Arte Urbanoal-zurich en este capítulo porque responde a los procesos descritos anteriormente y por que su dinámica propia ha posibilitado el surgimiento de prácticas artísticas relacionales y dialógicas en el contexto de Quito, así como aproximaciones de carácter colaborativo con la cultura popular, desde el punto de vista de la relación entre Arte y Antropología (Schneider 2006, Andrade 2007) y desde la Antropología del Arte (Marcus & Myers 1995) las diez ediciones de al-zurich-permiten la investigación y el análisis en torno a la relación entre arte y cultura popular, de ahí la importancia de este proyecto para esta tesis y su inclusión en un capítulo que se centra en los procesos. 157

 $<sup>^{156}</sup>$  Disponible en Latinart.com, consultado el 10 de febrero de 2010

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup>El proyecto de *al-zurich* ha sido cuidadosamente documentado, además se han publicado catálogos en cada año.

Hay que recalcar que en el contexto de Quito no se puede entender los proyectos dialógicos, sin ubicarlos en el espacio del encuentro de arte urbano *al-zurich* pensado como una plataforma que brinda posibilidades de producción al arte contemporáneo. Recordemos que en este encuentro cada propuesta se desarrolla en un periodo de tiempo que va de semanas a meses, coincidiendo en esto con lo que se entiende por trabajo antropológico, esto es un acercamiento etnográfico sostenido durante un tiempo relativamente largo. Por ejemplo, en la obra del artista Juan Fernando Ortega *Anónimos* (2009) la propuesta fue realizada en cuatro meses y medio de duración. Durante gran parte de ese proceso Anónimos tuvo la colaboración de un "tutor", un miembro del colectivo *Tranvía Cero* que acompañó el proceso ayudando con apoyo logístico en las etapas iniciales del mismo. <sup>158</sup>

Grant Kester (en una entrevista realizada por Mick Wilson 2007) habla de proyectos que tienen una naturaleza inmersiva y extendida en el tiempo:

...(muchas veces a lo largo de semanas, meses, o incluso años) le imponen una demanda distinta al crítico, un sentido diferente en el ritmo y la duración en su relación con el artista. No es cuestión de visitar un museo o una bienal y contemplar una determinada escultura o instalación; es necesario pasar cierto tiempo junto al artista, en el sitio del proyecto si es posible, y hablar con otros participantes para tener otro sentido del trabajo. (Wilson 2007)

Aunque en el trabajo realizado por Tranvía Cero en la gestión de *al-zurich* no se contempla el desarrollo de una conceptualización teórica a partir de las obras participantes, en realidad si se hace una curaduría, aunque en un sentido totalmente distinto al institucional. Una curaduria dónde cada uno de los miembros del colectivo se ve involucrado en tareas de gestión y acompañamiento de las propuestas, una propuesta curatorial que no toma a una sala, sino a la mitad de la ciudad, en términos materiales y simbólicos: el Sur de Quito, la parte más desatendida por las políticas urbanas, sociales y culturales como su lugar de implementación y lo hace desde una premisa clara: la selección y el acompañamiento de obras que planteen un diálogo entre la comunidad y el artista y a su vez generen procesos intercomunitarios de comunicación.

El proyecto de *al- zurich* tiene una fortaleza dada por el emplazamiento práctico. En ese sentido, aunque el Colectivo artístico *Tranvia Cero* no se identifique y a veces

<sup>&</sup>lt;sup>158</sup> En el caso de la obra *Anónimo*s, el tutor fue el artista Pablo Almeida.

rechace la figura del curador<sup>159</sup>, hace un acompañamiento de las obras que se expresa en sugerencias de índole práctico pero también ético, que refuerzan elementos conceptuales de la obra. Además *al-zurich*, se caracteriza por un contenido político claro: producir propuestas culturales para el Sur de Quito, una zona históricamente desatendida de la ciudad y a la vez dar cuenta de su historia política. Un trabajo de la memoria en el que los barrios recuperan sus referentes cotidianos y su presencia dentro de los movimientos sociales.



Figura No. 22 Portada del catálogo del *Cuarto Encuentro de arte urbano al zurich (Tranvía Cero* 2006)

<sup>&</sup>lt;sup>159</sup> El 12 de marzo de 2009 Ernesto Proaño criticó al trabajo curatorial ecuatoriano, en su calidad de representante de Tranvía Cero. Esta crítica se dio en el contexto de el lanzamiento del dvd interactivo de Ecuador en Emergencia, catálogo publicado por colectivos artísticos quiteños como reseña de sus actividades. Este catálogo fue producido por Wash, Sujeto a Cambio, Oído Salvaje y Art\_Lab.

Quizás esos diálogos no generen necesariamente cambios en relación a demandas concretas, ni logren modificar el entorno urbano, sin embargo, lo interesante es que la mayoría de proyectos generan lo que Grant Kester denomina "comunidades provisionales", nucleadas en un proyecto.

El proyecto *al-zurich*, concebido como encuentro de arte urbano, ha sido el espacio contenedor de una gran cantidad de propuestas artísticas contemporáneas. Es el apoyo logístico, el simbólico apoyo económico y el imán que significa ser parte de un encuentro internacional de arte urbano con muchos años de permanencia, lo que ha llevado a los artistas a enviar proyectos de participación en este encuentro. Considero que sin la existencia de este contenedor, muchas obras significativas no se hubieran realizado.

En un ensayo sobre el *Museo del Barro* de Paraguay Ticio Escobar plantea que la idea eje del proyecto es la impugnación de las fronteras fijas entre lo popular y lo culto. Este planteamiento "...supone una posición necesariamente pluricultural, abierta a modelos diversos de arte..." Para Escobar, "El vínculo de las instituciones del arte con la esfera pública exige relacionar la figura del museo con la de las políticas culturales. En vez de una institución encapsulada, impermeable a los embates de la historia, comienza a afirmarse la idea de una entidad promotora de cultura y de prácticas democratizadoras." <sup>160</sup>

Veo un paralelo en la búsqueda e implementación de prácticas democratizadoras de *al-zurich* y *El Museo del Barro*. Aunque los dos espacios obviamente funcionan de manera diferente, hay la clara intención de producir de manera colaborativa con la gente. Hay que decir que la intensidad de relación con las culturas populares depende de cada proyecto. Lo dialógico o lo colaborativo se logra en algunos casos, en otros eso no pasa de ser una aspiración o referente utópico que no logra plasmarse de modo práctico. En cada edición de la plataforma de *al-zurich* se han realizado alrededor de 10 proyectos, en los que se busca conjugar lo metafórico y lo estético, con interesantes procesos dialógicos, en el sentido de producción de sentidos conjuntos con la gente.

<sup>&</sup>lt;sup>160</sup> Ticio Escobar, Los desafíos del museo: el caso del Museo del Barro, Paraguay, Revista electrónica Micromuseo. >http://www.micromuseo.org.pe/lecturas/tescobar.html

# CAPITULO IV ESTUDIOS DE CASO

En el anterior capítulo se examinó el proceso histórico del arte contemporáneo en Quito, en sus momentos de emergencia, desenvolvimiento y crisis, así como sus relaciones heterogéneas con lo popular. En este capítulo se abordará del estudio comparativo de prácticas artísticas concretas. Asumo que las producciones contemporáneas se presentan como textos analizables. A través de cada propuesta se articulan discursos, conceptos, posicionamientos políticos, intencionalidades e ideas críticas así como acciones. En cada práctica hay una reflexividad producida por los artistas y resemantizada por distintos públicos. El criterio de inclusión de los artistas estuvo dado por una aproximación hacia sus prácticas, luego de hacer una selección informada, ubiqué a quince artistas contemporáneos que han desarrollado su trabajo en Quito. Primeramente seleccioné a los artistas de trayectoria, productores que comenzaron su práctica artística en los años noventa y la consolidaron en la década del 2000 como Miguel Alvear, Pablo Barriga, 161 Ana Fernández, Jenny Jaramillo, Oído Salvaje, Wilson Paccha, Patricio Ponce, Cesar Portilla y Ulises Unda. En segundo lugar se procedió a seleccionar a los artistas que emergieron en el contexto de la crisis de fines de los noventa, y que como se dijo en el capítulo III desarrollaron propuestas artísticas independientes de la institución arte, se tomó en cuenta algunas propuestas que trabajaron en el espacio público Manuel Kingman, Omar Puebla, Belén Santillán, el trabajo de Raúl Ayala en la cárcel y el trabajo del Colectivo Sapo Inc. 162 Una dificultad para la selección estuvo dada por la precariedad y carencia de institucionalidad de este periodo, la poca reflexión en torno al arte y la fragmentación del campo artístico me colocaron en dudas, no tenía la certeza de saber si los artistas que estaba escogiendo eran los más indicados, aunque la selección estuvo dada por mi criterio informado como artista y gestor cultural activo desde ese período. La revisión de exposiciones compilatorias de arte contemporáneo ecuatoriano como la Hipercolectiva, Otro Arte en Ecuador y Realismos Radicales me llevó a confirmar mi

-

<sup>&</sup>lt;sup>161</sup>Como ya habíamos ubicado antes el artista Pablo Barriga es un pionero del arte contemporáneo que comenzó su producción artística en la década del 80.

<sup>&</sup>lt;sup>162</sup>El trabajo de Sapo Inc. da cuenta de la ampliación del campo artístico con el uso del video y las posibilidades y problemáticas de representación que se dan con ese medio.

selección, ya que si bien es cierto, hay una gran cantidad de artistas contemporáneos en Quito y muchas de sus propuestas son de calidad, es en los artistas que seleccioné donde se encuentra mejor reflejado el acercamiento de los artistas a la cultura popular y a lo contextual. En tercer lugar seleccione prácticas artísticas realizadas en el contexto de alzurich, como se ha dicho anteriormente una plataforma para el desarrollo de un acercamiento colaborativo con la cultura popular. Los artistas seleccionados fueron Adrián Balseca, el colectivo, *El Depósito*, Fernando Falconí (Falco), Juan Fernando Ortega y Patricio Dalgo<sup>163</sup>.

A cada uno de estos artistas (y colectivos) realicé entrevistas a profundidad <sup>164</sup>, la primera parte de las preguntas giró en torno a elementos contextuales como la escena del arte, los referentes artísticos nacionales e internacionales que circulaban en cada período, las lecturas que se realizaban, los espacios para el arte y la circulación artística. <sup>165</sup>La segunda parte indagaba en la producción de cada artista, se trataba de entender los conceptos implícitos en las propuestas, así cómo los procesos de realización de las obras, también se pregunto sobre su vínculo con la cultura popular y las intencionalidades intrínsecas en esa relación; está parte de la entrevista constituyó un aporte importante para entender a las propuestas artísticas como ideas movilizadas en contextos determinados, además permitió conocer sobre los pormenores de realización de las obras y acercarse a las influencias, inquietudes y conflictos que marcan la producción artística. En dos propuestas dialógicas (las que coincidieron con el periodo de investigación de la tesis) se realizaron entrevistas al público participante, en estos casos se enriqueció la reflexión, fue posible aprehender los alcances de los proyectos mas allá de la discursividad de los artistas.

Los casos que analizaremos a continuación son de interés para el análisis antropológico porque cada uno de ellos se potencia de distintas maneras a través de la apropiación o relación con elementos de la cultura popular. Marcus y Myers (1995: 15) recordaban que las coincidencias entre el arte y la antropología estaban dadas por la

-

<sup>&</sup>lt;sup>163</sup>Patricio Dalgo desarrolló dos intervenciones en al-zurich, para esta tesis tomé en cuenta la instalación Lavandería desarrollada con Belén Granda (*Colectivo Hijos de la Vecina*).

<sup>&</sup>lt;sup>164</sup>Con excepción de casos como Fernando Falconí (Falco), Wilson Pacha y Sapo Inc., el material de análisis para la producción de estos artistas constituyeron fuentes secundarias

<sup>&</sup>lt;sup>165</sup>Está sección de las entrevistas fueron utilizada en el capítulo 3.

articulación de posiciones críticas a la racionalidad de occidente tomando como referencia a la otredad de mundos no occidentales o lo primitivo. El arte contemporáneo se encuentra en un circuito erudito, más o menos diferenciado del espacio de lo popular, pero no por eso cerrado a sus influencias, por el contrario, en su seno se ha dado una relación con la cultura popular o más específicamente con el lenguaje de la plaza pública (Bajtin 2003) que ha servido para articular sentidos críticos. Hay que decir que este relacionamiento se da con una cultura popular compleja, que en algunos casos es aprehendida como un elemento cultural lejano pero atractivo y en otros casos está dado por la resignificación de códigos visuales, sonoros y textuales cercanos en la cotidianidad de 1@s artistas. Aunque no es el momento de encontrar distinciones de clase entre las distintas prácticas artísticas, muchos artistas contemporáneos provenientes de sectores populares no conciben a su práctica artística como una aproximación a la cultura popular sino como una reinterpretación de elementos cercanos.

Aunque en esta tesis se opta de manera intencional por utilizar la categoría cultura popular como algo útil para aprehender visualidades, sonoridades y situaciones que son apropiadas por el arte contemporáneo, es interesante que al momento de definir sus prácticas, la mayoría de artistas no utilicen esa noción. Por ejemplo, para el artista Fabiano Kueva el concepto de lo popular lleva implícito el peso de la subalternidad como algo construido desde la academia; el artista prefiere hablar de la cotidianidad para definir una serie de prácticas culturales que son propias y tienen mucha fuerza (Fabiano Kueva, entrevista, 2010).

Considero que la posición de los artistas da cuenta de la amplitud así como del carácter problemático del término "popular". Ya en el marco teórico había ubicado la complejidad de las discusiones teóricas en torno al término y había asumido, siguiendo a Fabian, la necesidad de seguir utilizándolo por su pertinencia teórica<sup>166</sup> en la medida en que se lo piense como un elemento dinámico y no esencializable. Se trata, a criterio de algunos autores (como la antropóloga Blanca Muratorio que ha incorporado esa noción a

<sup>&</sup>lt;sup>166</sup> El acercamiento al concepto de cultura popular en esta tesis se da por medio de los estudios pioneros de Gramsci y Bajtin, los aportes de Fabian (1998) y Stuart Hall (1984). Y las discusiones que para el estudio de Latinoamérica han desarrollado Rowe y Schelling (1993), Ticio Escobar (2008) y García Canclini (1990).

sus etnografías) de una categoría útil para entender prácticas culturales y procesos sociales heterogéneos.

En el arte contemporáneo, y en el caso específico de Quito, se ha dado una heterogeneidad de aproximaciones a la cultura popular que serán ubicadas a lo largo del capítulo. Es necesario establecer, para comenzar, una diferenciación general entre tres tipologías, estas tipologías son generadas a partir de los resultados de la investigación, y han sido elaboradas tomando en cuenta las preguntas que la han guiado, esto es ¿Cómo se han relacionado los artistas contemporáneos con la cultura popular y que intencionalidades ha habido en estos acercamientos? Estas tipologías son: 1) Propuestas en las que representaciones y contenidos de la cultura popular son apropiados y resignificados por el arte contemporáneo, muchas veces como un medio para desplegar posturas críticas. 2) Prácticas de inserción e intervención en el espacio público mediado por un acercamiento a las realidades contextuales específicas, las cuales son discutidas, interpretadas e interpeladas en los procesos artísticos. 3)Propuestas artísticas dialógicas y relacionales (Bourriaud 2001, Kester 2004) con grupos sociales por medio de la realización de proyectos artísticos que plantean el involucramiento y la participación de la gente.

Hay un paso temporal de la representación a la inserción del arte en el espacio público y a la posterior emergencia de prácticas artísticas relacionales, aunque estas tipologías no pueden ser circunscritas de manera absoluta a cada periodo, hay que decir que en los noventa hay un peso de la representación a través de medios como la pintura y la fotografía, a fines de la década y comienzos de los 2000, se hacen presentes intervenciones artísticas en el espacio público, desde el 2003, se profundiza en prácticas artísticas dialógicas y relacionales potenciadas, en el caso de Quito, por la consolidación de la plataforma artística *al-zurich*.

Para un mejor entendimiento de la heterogeneidad de correspondencias del arte contemporáneo con la cultura popular este capítulo ha sido dividido en varios acápites que aglutinan distintos ejes temáticos. Estos ejes temáticos son: Alta y baja cultura, Alta y baja cultura, Apropiación estética de lo lumpen – marginal, Trabajo colaborativo con sectores marginales, Tensionando los limites de la representación: El caso de MEC POP, Cultura popular y nación, Lo público y lo privado, Lo cotidiano como locus de resistencia

y Memoria popular. Estos ejes tienen funciones prácticas y pedagógicas, y son útiles para ver líneas de reflexión, elementos trasversales y debates que atraviesan las propuestas de los distintos artistas, aunque en muchos casos las propuestas se pueden analizar desde varios de los ejes aquí planteados y en otros casos es posible proponer otras aproximaciones para su análisis, he asignado esos ejes porque he visto un mayor acento de las propuestas en la discusión de esas temáticas.

## Alta y baja cultura

Para empezar, me gustaría reflexionar sobre las propuestas de l@s artistas Pablo Barriga, Jenny Jaramillo y Patricio Ponce y el Colectivo El Depósito, concebidas como dispositivos críticos en la discusión sobre las nociones de alta y baja cultura. Ya a fines de la década de 1930, el teórico del arte Clement Greenberg (1992) advertía sobre el peligro de contaminación de la alta cultura por la presencia de lo kitsch. Lo paradójico es que las vanguardias, a pesar de su carácter crítico e innovador, eran leídas por el autor como producciones visuales reservadas a un entendimiento superior. En la lectura de Greenberg lo kitsch y el arte de vanguardia formaban parte de una oposición binaria en la que lo kitsch era asimilado a la cultura de masas, mientras que la producción de las vanguardias (con el abstraccionismo a la cabeza) estaba reservado a una elite capacitada para entenderla. Las vanguardias artísticas eran comprendidas dentro del relato de la modernidad y constituían un componente del mito del progreso. A diferencia de Greenberg, Walter Benjamin (2003) se distanció de una apreciación elitista del arte, más bien se interesó por entender la discontinuidad y el cambio en las formas de valoración provocada por la reproductibilidad técnica. Al ponerse en cuestión el carácter único e irreproducible de la obra de arte se veía comprometida el aura, y con esto su autonomía y su relación con la genialidad del artista (todos los valores defendidos por Greenberg). Al mismo tiempo se abría la posibilidad de una participación activa del propio consumidor en la obra artística. Esta participación se diferenciaba del paradigma de la contemplación de la obra de un artista genial propuesta por Greenberg.

Las clasificaciones entre alta y baja cultura son un constructo histórico, que en el caso de Latinoamérica, coincide con prácticas sociales excluyentes, así como con la imposición de jerarquías de clase, raza, etnicidad y género. En ese sentido, no es solo

una coincidencia que los consumos de las élites hayan ocupado tradicionalmente un lugar privilegiado en los espacios de circulación y legitimación del arte como los museos y galerías. Como ya vimos antes, es Ticio Escobar (2008) quien plantea, desde Latinoamérica, que las oposiciones binarias entre alta y baja cultura se encuentran en el origen del arte moderno. Para el autor estas distinciones son responsables de disyunciones que están presentes en toda la cultura artística contemporánea. Parafraseando a Escobar (2008: 35 -37) una de las distinciones más odiosas es la que se da entre arte y artesanía ya que otorga a la producción cultural popular un estatuto menor al del arte erudito.

Quiero comenzar con una de las propuestas del artista Pablo Barriga, pionero del arte contemporáneo, quién intervino el *Museo de Arte Colonial* de la *Casa de la Cultura* con objetos de consumo cotidiano<sup>167</sup>. El artista recuerda que introdujo piezas realizadas con palos de helado, comprados en un almacén de la Marín y hechos por un preso del Penal<sup>168</sup>. A Barriga (a diferencia de la tendencia dominante en los años ochenta) no le interesaba acercarse al mundo rural, de un modo u otro esencializado por el modernismo, lo que le atraía era más bien lo popular urbano: el juguete en su calidad objetual o la inventiva de la sobrevivencia presente en un objeto fabricado por un convicto. Según sus propias palabras en sus intervenciones había la intención de registrar en calidad de objetos artísticos "[...] manifestaciones artesanales, un poco naïfs de gente común y corriente." (Pablo Barriga, 2010, entrevista). Desgraciadamente Barriga no guarda registros de esa obra.<sup>169</sup> Sin embargo, a partir de su descripción resulta fascinante

-

<sup>La propuesta se llamó Presente – Pasado y de acuerdo al artista se realizó en el año 1995.
Esta obra tiene un precedente en el trabajo que Marcel Broodthaers realiza en 1968 y que consistió en la creación de un museo ficcional, el</sup> *Musée de l'Art Moderne, Départment des Aigles*, en la que se exhibió el material secundario producido en el ámbito artístico como postales y empaques vacíos. Su objetivo era desmantelar la estructura de poder del mundo del arte (Sandler 1998: 199). Otra propuesta importante en esa línea es *Mining the Museum* de Fred Wilson, esta propuesta consistió en la reinterpretación la colección de el Baltimore Historical Society para problematizar la historia de la esclavitud. Disponible en:

http://www.pbs.org/art21/artists/wilson/index.html#\* visitado en 22 de julio de 2010.

<sup>&</sup>lt;sup>169</sup>De acuerdo a la historiadora María Fernanda Cartagena (2009) Barriga guarda pocos registros de sus obras. Según ella, esto se debe a que "si bien en un primer momento esto estuvo relacionado con la naturaleza de sus acciones y la poca atención a su registro, su evidente desinterés por conservar cualquier tipo de documentación tiene que ver con un gesto consciente que afirma el sentido efímero de su práctica, resistencia a caer en manos del mercado y crítica al éxito del artista a partir de la acumulación de o visibilidad"(Cartagena 2009b: 10).

imaginar el contraste intertextual que provocó la exposición de ángeles de plástico colocados en un plato con frutas (también plásticas) a pocos metros de una escultura de Caspicara. A través de la estrategia de Barriga, los objetos cotidianos fueron necesariamente re-significados en el diálogo con las piezas coloniales y viceversa, logrando un efecto desestabilizador. Pero lo interesante es que no fueron deconstruidos solo los objetos, también fue debatido el discurso que legitimaba la noción de alta cultura, si se toma en cuenta la locación de la obra en un museo en el que se han inscrito los artefactos coloniales como "arte". El gesto temprano de Barriga también propone un desvelamiento del tránsito de objetos entre el sistema arte y el sistema cultura (Clifford 2001). Considerando que el arte colonial está en un estatuto que se ubica entre lo cotidiano sagrado y lo artístico, la obra de Pablo Barriga constituyó una irrupción irónica mediada por la incorporación de lo popular. Lo popular, sin embargo, no se encontraba construido desde una visión elitista de lo kitsch, la intención de Barriga no era ridiculizar sino mas bien homenajear esa visualidad concebida como marginal:

[...] en ese[...] entonces si tenía una especie de apego y respeto hacia esa otra estética, hacia ese otro planteamiento artístico, siempre como dando credibilidad a la gente que trabaja en los márgenes y no en el establecimiento (Barriga, 2010, entrevista).

Pero además esta obra marca un paralelismo entre una producción marginalizadas y los propios elementos de marginalidad presentes en el arte colonial. Haciendo un viaje hacia la fabricación de los objetos coloniales, no podemos dejar de pensar que muchas de esas obras fueron realizadas por indígenas y mestizos, sujetos a una posición subalterna, y ahora invisibilizados por la historia del arte y por la institución museo.

La estrategia que utiliza Pablo Barriga en esta propuesta está dada por la apropiación de la cultura material popular para provocar una tensión entre diferentes artefactos simbólicos. Como vimos anteriormente, esta tensión no se da solo con los objetos sino también con el discurso y el habitus que legitiman la vigencia de ciertas clasificaciones. A través de la estrategia de Barriga, también dialogan y entran en tensión distintas temporalidades: el pasado colonial y el presente. Si el museo construye lo colonial desde el sistema arte, Barriga desestabiliza ese discurso, mostrando a la museografía como una construcción histórica y una lectura del pasado mediada por los prejuicios del presente.



Figura No 23. Pintura de Jenny Jaramillo *Mamita Rica maní con sal*. Oleo sobre canvas 1.30 cm x 1.00. Imagen reproducida del catálogo de la artista.

Otra artista que utiliza una táctica similar a la de Barriga es Jenny Jaramillo. En la exposición *Sin Titulo* (1993) la artista trabaja a partir de imágenes que remiten a la cotidianidad popular. Para la artista: "tomar esta iconografía deriva de una necesidad de romper con ciertas formas y maneras elitistas de hacer arte" (Jenny Jaramillo, 2010, entrevista), utilizando objetos de la cotidianidad como los manteles de plásticos estampados, visualidades que remiten al espacio de lo íntimo. En palabras de Jaramillo:

Para mí la cuestión era como trabajar sobre el espacio de lo cotidiano, entonces eso me lleva a trabajar con estas imágenes de un imaginario de lo local, de unas ciertas imágenes que yo rescataba, cosas que me habían formado y que eran mi cotidiano, hay cosas que yo rechazaba y que me definían como mujer (Jenny Jaramillo, entrevista, 2010).

En la muestra hay cruces y tensiones entre múltiples significados. Al igual que en la obra de Barriga se evidencia una discusión sobre el estatuto culto del arte, pero la obra también está atravesada por cuestiones de género, según la artista también estaba presente

la intención de criticar el privilegio que en el mundo del arte ha tenido lo masculino (Jenny Jaramillo, entrevista, 2010). En esta propuesta lo popular y lo cotidiano son interpelados, en la medida en que son ámbitos en donde se reproducen roles asignados para la mujer. Jenny Jaramillo visibiliza esos roles exagerándolos, las prendas íntimas que en la sociedad de consumo funcionan como objeto de deseo son colocadas en el lugar de lo grotesco, a través de esta estrategia la artista se burla y subvierte la asignación y construcción masculina de roles para la mujer. Entre los títulos de sus obras están *Hombre corazón de calzoncillo y Mamita rica, maní con sal*, en la obra de Jaramillo no se da solo una apropiación de los objetos para generar nuevos significados, sino también una resignificación crítica de los textos populares. El piropo y su carácter machista son interpelados con la hiperbolización o exageración de sus propios códigos.

Pablo Barriga y Jenny Jaramillo trafican objetos de la cultura popular en los espacios de alta cultura. En la propuesta *0 grados*, *0 minutos*, *0 segundos*, de Patricio Ponce (1998, Pobre Diablo, Quito) se juega con uno de los paradigmas de la identidad local. En esta propuesta la llamada Escuela Quiteña, es contaminado por lo cotidiano-popular. Si seguimos a Benjamin (2003) las representaciones coloniales, agrupadas dentro de la Escuela Quiteña, tienen un aura tanto como obras de arte como por su sentido religioso. Ponce revisita esta visualidad para hablar de temas de la cultura de masas. Por medio de esta estrategia similar a la de Barriga, el estatuto artístico otorgado a lo colonial es "rebajado" a dialogar con lo cotidiano - masivo. En el cuadro *Puros criollos* que trata sobre representaciones de los futbolistas, les aplica una patina que está entre lo kitsch y el dorado colonial y que al espectador le remite de inmediato a las imágenes religiosas. A la primera Miss Ecuador negra se la retrata de espaldas y se le coloca a los lados diminutos cupidos, lo religioso, lo masivo y lo mundano se entremezclan.

En una serie de esta exposición el artista se apropia de diverso autorretratos de Van Gogh y los introduce en fondos de pinturas populares como las de Tigua o de pinturas decorativas. La obra constituye una ironía al relato canónico del arte moderno. Su trabajo es un ejemplo de una doble apropiación articulada hacia el arte moderno y hacia la visualidad popular.



Figura No 24 Apropiaciones dobles en la obra de Patricio Ponce (1998) por un lado la imagen de Van Gogh y por otro la imaginería popular.

Estas tres propuestas artísticas introducen una serie de líneas de fuga en el juego de oposiciones entre lo alto y lo bajo y lo sagrado y lo profano. De algún modo nos recuerda la propuesta curatorial del peruano Gustavo Buntinx (2007) donde se articulaban conceptos a partir de elementos provenientes del arte erudito y de la cultura popular, puestos en confrontación y en diálogo. Al igual que en el caso de Buntinx, la recontextualización de la estética popular y cotidiana en el espacio erudito del museo o la galería genera desacomodos e incomodidades. Es a través de esta tensión que los significados de estas propuestas se potencian.

La obra de estos artistas se basa en distintas estrategias de apropiación de objetos y situaciones populares. En cierta medida se da una resignificación de lo popular desde un punto de vista estético. Estos objetos y estéticas insertadas en el sistema arte de los noventa sirvieron como elementos desestabilizadores del mundo del arte y como medios eficaces para articular comentarios críticos. Se debe decir, sin embargo, que si por un lado se logró una visibilización y puesta en valor de una estética popular, por otro

estuvieron silenciados los sujetos. Como veremos posteriormente, es en la década del 2000 cuando empieza a primar un acercamiento de los artistas a los sujetos, a sus historias y haceres. Se podría hablar, en este sentido, de un giro etnográfico en la forma de acercarse a lo popular.

Pero hay, además, una situación relacionada con el lugar desde donde se produce la obras. Las anteriores propuestas fueron realizadas en el ámbito de los espacios para el arte. ¿Qué pasa cuando los conceptos del arte se movilizan hacia el espacio público? La propuesta *El arte de hablar del arte* del Colectivo *El Depósito*, es un buen ejemplo de ese tráfico de contenidos a espacios no legitimados como propios del arte. Los artistas trabajaron en el ámbito del *Encuentro de Arte Urbano al-zurich* 2004, la obra consistió en la apropiación de las estrategias performativas del comercio informal de los buses para hablar del arte. L@s artistas Angélica Alomoto, Paul Vaca y Omar Puebla se subieron al transporte urbano portando máscaras en el rostro para hablar del arte y más específicamente de las propuestas del encuentro de arte urbano al-zurich. En palabras de Puebla:

El proyecto se basaba en esto: retomar las prácticas de los vendedores ambulantes, porque si tú te das cuenta, cuando no hay un espacio, cuando no hay algo, tienes que inventarte las maneras de sobrevivir como sea, a mí siempre me causó mucho respeto ( a veces también me causaba miedo por mi futuro) ver a los ambulantes, porque para mí es una nota de lo más responsable decir: no me va a joder la vida, voy a coger unos caramelos, voy a coger unas gafas y me subo a intentar vivir de esto. Entonces yo dije, tengo que hacer lo mismo, porque yo quiero intentar vivir del arte, necesito vivir de esto. (Omar Puebla, entrevista, 2010)

En la anterior cita está implícito el concepto de la obra. Como vimos en el anterior capítulo, la precariedad en el mercado del arte fue una característica de la década del 2000, esta fragilidad llevó al cierre de espacios expositivos y paralelamente esto condujo a una activación de prácticas artísticas emergentes en espacios no legitimados. La ausencia del mercado sacó de la escena artística a muchos creadores o, en el mejor de los casos, dio paso a que los artistas tengan que dedicarse a actividades paralelas para sobrevivir.

La propuesta del colectivo *El Depósito* trabaja en esa tensión: apropiarse de la estética de un trabajo sin seguridad laboral para hablar del arte: una actividad que en el contexto del Quito de los 2000 también estuvo caracterizada por la precariedad. A mi

entender el comercio informal es una actividad que simboliza la creatividad presente en la búsqueda por la sobrevivencia. En *El arte de hablar del arte* se da una apropiación de las estrategias del comercio ambulante para anunciar las propuestas a ser expuestas ese año en *al-zurich*, "[a todas] las propuestas de *al-zurich* le bajábamos a un lenguaje muy popular. La gente oía eso, le dejábamos la postal y le inquietábamos."



Figura No 25: Stills del registro de El Arte de hablar del arte, colectivo El Deposito, 2004

Me pregunto si el arte concebido dentro de ese estatuto precario sigue siendo parte de la alta cultura. En la década del 2000 propuestas como las de *El Depósito* no incidieron en el circuito de consumo de la alta cultura, más bien circularon en el espacio público popular. Considero que se puede leer esta inserción como una respuesta ante el limitado protagonismo de la institución arte y el, en ese entonces, inexistente mercado de arte contemporáneo, pero también como resultado de una toma de posición dentro de las políticas estéticas. ¿Sigue siendo aplicable la distinción entre alta y baja cultura en este tipo de propuestas? O más bien se trata de prácticas culturales que más que apropiarse de

la cultura popular para cuestionar a la alta cultura, se interesan por circular en los espacios de la cultura popular y utilizar los repertorios disponibles en sus propios términos?. "Damitas y caballeros tengan ustedes muy buenos días." : las palabras y gestos de l@s informales fueron herramientas para hablar del arte urbano contemporáneo y comunicar a un público no iniciado en los códigos artísticos, las distintas posibilidades del campo ampliado del arte. Hay una crítica al campo del arte y a sus instancias legitimadoras desde lo periférico y culturalmente marginal, de alguna manera es la precariedad de las prácticas la que las carga de politicidad y potencial crítico.

Aunque la incidencia de un proyecto como el del colectivo *El Depósito* no puede medirse cuantitativamente, queda como registro de esa acción efímera el gesto performático registrado en video.

## La apropiación estética de lo lumpen-marginal

En los años 90, Patricio Ponce pinta un gran rondador e incluye una frase identitaria subvertida en su significación: "Esta mi tierra linda el Ecuador tiene de todo, ríos montes y valles y minas de oro, un montón de gente que se encuentra en el lodo y un montón de hijueputas que se llevan todo" (Ponce 2010, entrevista). La frase es un fragmento de una canción escrita por el artista Cesar Portilla a propósito del juicio emprendido contra el ministro de Gobierno de ese entonces, César Verduga. <sup>170</sup>

Lo marginal es visto, desde esta perspectiva, dentro de un campo de fuerzas caracterizado, entre otras cosas, por la corrupción de los políticos. En esta parte reflexionaré sobre cuatro artistas y colectivos que se relacionan de diversas maneras con lo marginal: 1) El colectivo PUZ y su muestra *Personal Plástico*, 2) El trabajo pictórico de Wilson Paccha, artista que dirige críticas hacia el habitus de la cultura oficial y al sistema del arte. 3) El trabajo en video del colectivo *Sapo Inc.* 4) La propuesta *Metáforas de una despedida*, un trabajo colaborativo entre Raúl Ayala y Mauricio Tiglián realizado en el contexto carcelario.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>170</sup> Cesar Verduga fue enjuiciado en 1997 por el desvío de fondos reservados del Estado, durante en el Gobierno de Fabián Alarcón. La canción que hacía alusión a ese hecho fue escenificada por un grupo musical de trip hop estaba conformado por: Ulises Unda, Cesar Portilla,

y el propio Patricio Ponce. Artistas como Patricio Ponce y Ana Fernández, realizaron muchas de sus propuestas alrededor de la coyuntura política y social de esos años utilizando la cultura popular como herramienta crítica.

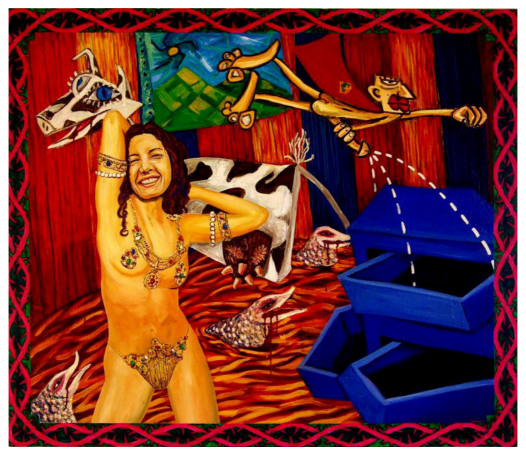
"¿Puede hablar el subalterno?" se pregunta la teórica Gayatri Spivak (2003). Algunos de los artistas adoptan en sus propuestas el lenguaje marginal, este lenguaje familiar era resemantizado para comentar, criticar e ironizar en torno a los elementos conservadores de la sociedad de los noventa. Como estrategia de posicionamiento de lo contemporáneo y subjetividades afines y enunciación de la subjetividad de los propios artistas en sus obras. Retomando a Spivak, es obvio que en esa operación no es el sujeto marginal quién habla, son los artistas contemporáneos quienes de manera intencional se apropian y traducen diversos códigos textuales y visuales de lo marginal para convertirlos en discursos artísticos, estos artistas no están utilizando los significantes de la marginalidad para realizar una crítica social, lo hacen para manifestarse en contra de la institución arte. Este es el caso de PUZ y Máquina Gris, colectivos que se apropiaron de repertorios provenientes de espacios periféricos para resemantizarlos y recircularlos, criticando así al anquilosado y modernista circuito del arte de principios de los noventa. Recordemos la exhibición de Jenny Jaramillo (1993) y la apropiación e hiperbolización que hizo del piropo sexista: cuando a una de las piezas de la muestra la llamó: Mamita rica, maní con sal. Aun cuando los objetivos son posiblemente distintos, hay una maniobra similar en la exhibición Personal Plástico del colectivo PUZ<sup>171</sup> (1995), en la cual la inclusión de un referente textual juega un papel preponderante. Se trata de un texto soez, relacionado con lo que Bajtin denomina lo grotesco (2003): malas palabras, asociaciones sexistas de carácter machista y bromas de mal gusto, su movilización al espacio de lo erudito causa un cierto remezón en la institución oficial del arte. La oralidad marginal urbana, callejera, del ámbito de lo lumpen entra por medio de este ejercicio artístico en el dominio de la alta cultura y, en su propio territorio, en el espacio de la galería de arte y el museo, la subvierte. Para Ulises Unda:

Se sumaba una intención clara de buscar a ciertos aspectos subalternos o marginales que podrían de alguna forma cuestionar la institucionalidad del arte aquí en el medio, y en esa medida encontramos en el humor lumpen o en el humor grosero un recurso bastante potente bajo este objetivo de cuestionar cierto tipo de estructuras institucionales y también afirmar algo que estaba vinculado a nuestra experiencia como sujetos a una experiencia de alguna forma marginal. (Ulises Unda, entrevista, 2010)

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup> Este colectivo estuvo conformado por Ulises Unda, Cesar Portilla y Danilo Zamora, contó con la colaboración de Patricio Ponce.

Cada pieza de esta muestra tenía referentes locales, por ejemplo, Chirimoya con lentes hablaba sobre un comentarista deportivo de televisión que tenía la cara llena de espinillas, la pieza desplegaba de manera literal una chirimoya con lentes. En una inmensa pared de la Casa de la Cultura Danilo Zamora escribió Todas las abuelas son tortilleras con tortillas de maíz. Almuerzo de campeona era un plato de arroz con huevo y aludía al alimento de una prostituta, la obra, Carne de cañón era un condón con carne molida (Ulises Unda, entrevista, 2010). Estas piezas eran realizadas con comida que se iba descomponiendo a lo largo de la exposición. Tanto las vitrinas, como las cédulas que acompañaban a las obras, aludían a los códigos expositivos para la realización de cualquier muestra artística. Hay que recordar que esta exhibición fue realizada en La Casa de la Cultura, una institución que en los años noventa era todavía considerada como un "templo de la cultura". Cuáles fueron las reacciones frente a esta muestra? En el libro de comentarios, conservado por Ulises Unda, se puede observar la incomodidad de muchos de los asistentes frente a prácticas artísticas que rompían de manera intencional con los convencionalismos del mundo del arte, en un momento en el que la concepción de lo que era arte seguía estando vinculada a lo pictórico o a lo escultórico, como elementos relacionados con una sensibilidad moderna, y con el sentido del buen gusto. Danilo Zamora recordando esta exposición escribe: "En medio de la sala un descontexto: una oficina para sellar lotería deportiva. Pelos en sachet, el poster comercial de un bebé con el texto: EL 100 % DE LOS HOMOSEXUALES SE VEN ASÍ A LOS 6 MESES DE EDAD" (Danilo Zamora 2003).

En la actualidad obras de esas características serían debatidas desde una perspectiva de género: ha habido un cambio en los sistemas de percepción que pondrían en debate la reproducción de estereotipos machistas en esos proyectos. Sin embargo no hay que perder de vista que lo que los artistas buscaban era ante todo ser políticamente incorrectos y no tenían presente las dimensiones complejas relacionadas con la sexualidad y con el género con las que estaban jugando.



Garota Nacional (2001) imagen reproducida de: Wilson Paccha (2007: 65)

La producción de Wilson Paccha también hace uso de la estética marginal. En sus pinturas se mezclan y contaminan (Buntinx 2007), seres de los mass media con personajes de barrio, *Cindy Crawford Checaiza, Claudia Schiffer Quishpe* (Zapata 2007), seres del margen con personajes de la farándula, objetos cotidianos con objetos del hampa. Los anhelos masculinistas de una cultura popular machista son captados de una manera ambigua, que va de la exaltación de los valores del macho a la ridiculización producida por su sobredimensionamiento. En uno de los cuadros, *la mujer más pequeña del mundo* posa sonriente encima del falo del artista, este cuadro es una muestra de lo inpolíticamente correcta que puede llegar a ser su obra. En los distintos periodos de su práctica pictórica hay una variedad de estrategias disruptivas que se dan en el ámbito de las representaciones populares.

La obra de Wilson Paccha ha sido expuesta de manera constante. A pesar de la crisis del mercado del arte ha logrado mantenerse a flote, debido a que su producción ha

sido adquirida por coleccionistas. Algo interesante es que su trayectoria se basa en parte en la creación de un mito de marginalidad alrededor de la personalidad del propio artista. En ese sentido hay que decir que la cultura popular también está presente en la construcción y capitalización que los críticos y curadores han hecho de su origen marginal. Pero su adscripción al barrio del Comité del Pueblo<sup>172</sup>, su origen como panadero y el lenguaje de la calle no tendría sustento sin la calidad de su pintura. Cristóbal Zapata, quien ha escrito de manera profusa sobre la obra de Paccha opina:

(....) desde los extramuros, como un dinamitero o un "terrorista del pincel" (según su propia expresión), Paccha deposita en el corazón de la ciudad un cóctel explosivo, un "óbolo de lodo suburbano" que envuelve y salpica con su pringue a las buenas conciencias citadinas, al tiempo que desmantela con su cínica carcajada toda forma de corrección política, los protocolos verbales y la etiqueta de la cultura oficial. (Zapata 2007)

También tienen la intención de ser políticamente incorrectas las propuestas de Sapo Inc.. <sup>173</sup> Con irreverencia hacia lo legitimado utilizaban como hilo conductor de un video la pregunta *Qué opina usted de Wilson Paccha*. Para el 2001, fecha en la que se forma Sapo Inc. Paccha era ya un artista legitimado por la institución arte, sus representaciones ya habían sido aceptadas por la cultura oficial. Otro de los cortometrajes de este colectivo tiene como protagonista a un Cristo homosexual que con su pene parado observa desde la cruz (*Cristo Viene* 2001, Gonzalo Rodríguez). En el 2004 el colectivo realizó *Los Premios Whatever* (2004), esta intervención artística consistió en producir un evento frívolo en el que se premiaba de manera irónica al arte contemporáneo, cuestionando así el sistema arte.

<sup>&</sup>lt;sup>172</sup>Barrio del norte de Quito que se formó de invasiones en la década del ochenta.

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup> Sapo Inc. fue un grupo conformado por miembros permanentes y coyunturales. Entre los participantes están Gabirú Villacis, Juan Rhon, Pancho Viñachi, Gonzalo Rodríguez, Daniel Pasquel (musicalización) Luisa Seif y Maria José Medrano.



Figura No. 27. Fotograma del corto animado El Futuro Pancho Viñachi (2003)

Estos videastas (en sus propias palabras no cineastas – videastas) representaron inquietudes y temáticas contraculturales y juveniles. En sus propuestas el tema juvenil no fue visto con una lupa externa ya que su obra más prolífica fue realizada en la formación universitaria. Las drogas, el sexo, la violencia, fueron abordadas por medio del humor y la inclusión del habla cotidiana de clase media. Sapo Inc. realizó entre 2001 y 2004 una abundante producción de alrededor de 30 cortos. Son videos de bajo presupuesto, filmados con cámaras caseras y luces de jardinera. Como recuerda Gabriela Villacís<sup>174</sup>, "en la parte escenográfica trabajamos con muy poco presupuesto, yo por lo general utilizo ropa ya hecha, tenemos escenografías que están alrededor de los 20 o 50 dólares, que es nada, eso también te da una estética medio pobre, pero a la vez no tan pobre porque te hace bastante creativo." <sup>175</sup> Sapo Inc. fue un colectivo móvil, con integrantes fijos y participantes que colaboraron en proyectos concretos.

Hay que recordar el uso del texto callejero en el colectivo *P.U.Z*, <sup>176</sup>. *Sapo Inc.* procedió similarmente al utilizar el tono y las frases de la calle en la narrativa de video.

<sup>174</sup>La artista fue responsable de la escenografía, el maquillaje, el vestuario.

<sup>175</sup> Transcrito de video sobre el Colectivo Sapo Inc. realizado en el año 2004 http://www.youtube.com/watch?v=E5UQmNzBTV8

<sup>&</sup>lt;sup>176</sup>Cesar Portilla y Ulises Unda del Colectivo P.U.Z fueron profesores de algunos de los

Los diálogos de los guiones se nutrían de referentes diversos: "Puta, que fue loco, oye ya no fue culpa ve, puta, me acabo de fumar el grifo que te prometí", dice el personaje animado del corto No futuro (Pancho Viñachi 2003); en las escenas siguientes, el mismo personaje se pregunta sobre su propia individualidad y qué hacer en su futuro: registros existenciales coexisten con la jerga callejera. En las producciones de Pancho Viñachi realizadas en el marco de Sapo Inc. las drogas, el alcohol y en definitiva el habla y el gesto popular están presentes desde la propia subjetividad del artista (un joven de clase media) que se encuentra influenciada por consumos diversos en los que lo popular, lo marginal y lo masivo tienen su lugar. En ese sentido, su aproximación a la cultura popular no trata de retratar al otro, sino de retratar la calle a través de las vivencias y códigos textuales de la propia cotidianeidad. Como anota María Belén Moncayo, "Sapo Inc. se acerca a [...] un tratamiento visual y auditivo proveniente de sus referentes más próximos: sus propias vivencias en la calle, su afición a la 'televisión basura', a la navegación en internet y al cine serie B...." (Moncayo 2004)

#### Acercamientos dialógico a lo marginal

Raúl Ayala y David Jara, artistas de la misma generación de Sapo Inc., 177 se acercaron a la marginalidad por medio del trabajo colaborativo. A diferencia de las propuestas anteriores que plantean una relación de apropiación con la estética marginal, el trabajo de estos artistas tiene que ver más con la implementación de propuestas relacionales y dialógicas con sujetos marginados, tratando de generar políticas de representación alternativas. Su trabajo fue realizado en la cárcel y se dio, en el caso de Raúl Ayala, por un lapso de tres años (David Jara tuvo menor tiempo de permanencia). Me interesa la práctica de estos artistas porque parten de un acercamiento al espacio penitenciario desde el arte contemporáneo.

integrantes de Sapo Inc. en la Carrera de Artes Universidad Católica de Quito. Cesar Portilla y Ulises Unda trabajaron en proyectos con Sapo Inc.

<sup>177</sup> Compartieron aulas en la Carrera de Artes de la Pontificia Universidad Católica del Ecuador.



Figura No: 28. Still de acción creativa en la Cárcel 2 : video Para los que no tenemos voz. Archivo: Raúl Ayala.

En un principio, el proceso se dio a la manera de un taller tradicional de dibujo y poco a poco se fue disparando hacía metodologías experimentales. En el contexto de ese compromiso y de esa indagación, Raúl Ayala introduce la cámara de manera clandestina para realizar trabajos en video sobre la vida cotidiana de los presos y su relación con determinados juegos de representación. Se trata de registros documentales y trabajos de ficción realizada con una pequeña cámara de fotos, que tenía que ser sacada e introducida de manera clandestina. <sup>178</sup>

La profundización en las temáticas tratadas en los videos demandaría de un análisis que permita entender procesos aún más significativos, de auto representación. Quiero referirme al trabajo desarrollado de manera colaborativa entre Raúl Ayala y Mauricio Tigllán, *Metáforas de una despedida*. Esta propuesta surge a partir de un ritual cotidiano de Tigllán, quien estando preso, anotaba metódicamente cada uno de los

\_

 $<sup>^{178}\</sup>mathrm{El}$  resultado de esos trabajos puede verse en: http://www.laselecta.org/2009/09/maldita-ley-raul-ayala/

mensajes de texto recibidos por su novia por celular; con el tiempo se rompió su noviazgo, sin embargo quedo el registro o la huella de esa relación. Estos registros fueron utilizados como recurso o como indicio que permita discutir el flujo de emociones entre un adentro y un afuera en el ámbito carcelario. Tigllán y Ayala se propusieron trabajar a partir de esas frases. En la instalación (realizada en el marco de *al-zurich*) se colocó un retrato y referencias a los lugares por los que Tigllán paseaba con su ex – novia. También se resaltaron los graffiti de la cárcel: proclamas de libertad frustradas se juntaban, en la propuesta, con las huellas de un amor suspendido por el encierro.

Poner en circulación los mensajes guardados en un celular se convierte en un recurso para discutir el cruce de sensibilidades, pero también en un medio crítico potente al encierro y al sistema que produce aquel encierro, en palabras de Ayala, una manera de trazar puentes entre el interior y el exterior. Esta pieza fue parte de una serie de trabajos en los que se abordaron aspectos lúdicos y experimentales sin una mirada exotizante del entorno carcelario (Andrade s/f). *Metáforas de una despedida*, permite hablar sobre la marginalidad y en este caso concreto sobre el sistema carcelario, no solo a través del realismo descarnado sino a través de una historia de amor en la cual se señala el tema del encierro y la marginalidad. Este hecho sensible provoca un acercamiento a un espacio vedado y estigmatizado.

En *Metáforas de una despedida se* hace una propuesta poética que abre en el espacio de la cárcel un momento de libertad y de construcción del sujeto; por medio del arte se traspasa, metafóricamente hablando, los muros de la cárcel. El proyecto se presentó en las afueras de la quemada "Cárcel No 2". <sup>179</sup> El día del lanzamiento hubo un concierto de hip hop y un diablo huma, el enmascarado era Mauricio Tigllán que había salido a prelibertad.

\_

El proyecto fue presentado el 6 de septiembre de 2006 en las afueras del Ex Centro de Rehabilitación de Varones No.2, e n el marco del encuentro de arte urbano Al Zurich 20 06.

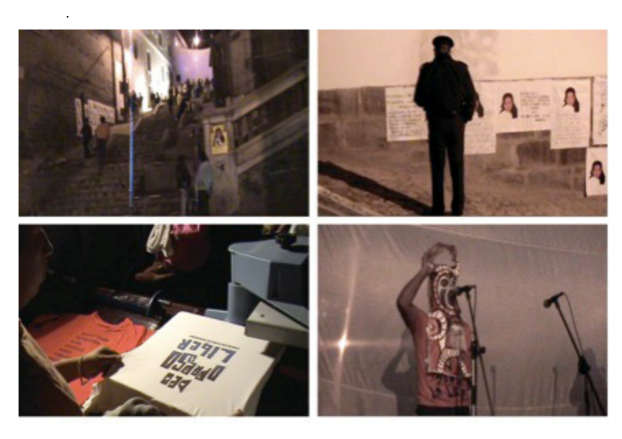


Figura No: 29 Edición de Registro de Intervención Metáforas de una despedida Raúl Ayala – Mauricio Tiglian (2004) Archivo: Gonzalo Vargas.

El trabajo que Raúl Ayala realizó de manera sostenida en el contexto carcelario así como el enfoque experimental de todo el proceso colaborativo se inscribe dentro de una línea de debate de los micro espacios de poder y de intervenciones desde el margen. Este proceso no estuvo exento de tensiones, de acuerdo al mismo Ayala hubo un momento en el que fue cuestionado su involucramiento y su rol en el sistema carcelario por los propios presos. (Raúl Ayala, entrevista, 2009) "El que a hierro mata a hierro muere, quien con lobos se junta....aquí no se castiga la maldad si no la pobreza." Eran otras de las frases pintadas por los internos en *Metáforas de una despedida*.

## Tensionando los limites de la representación: El caso de MEC POP



Figura No. 30 Aquí se va tu negro, de la serie MEC POP realizada por Miguel Alvear. Imagen tomada de www.miguelalvear.com

Uno de los artistas seriamente interesados en trabajar el tema de la cultura popular quiteña y ecuatoriana es Miguel Alvear. Su producción, realizada en distintos formatos, como el cine, la fotografía, la investigación documental y el arte contemporáneo trata de manera recurrente el tema de lo popular. La frase "Me gusta pero me asusta" (Miguel Alvear, entrevista, 2010) condesa su línea de provocación visual y conceptual. Las identidades, los esencialismos que representan esas identidades, la idea de lo "ecuatoriano" o lo "quiteño", los valores, los discursos fáciles, la mediocridad, el registro de espacios cargados y el interés constante en la cultura popular son elementos que han marcado la obra de este artista. Por ahora, quiero analizar la propuesta MEC POP

(noviembre del 2003). <sup>180</sup> Más allá de la innegable calidad de las imágenes fotográficas, me interesa pensar en cómo opera la representación sobre ellas.

El artista concibe su producción como una forma de "subir los niveles" a códigos de representación que ya están presentes en la cultura popular para producir una interferencia en su recepción no problematizada (Miguel Alvear, entrevista, 2010). La propuesta de MEC POP es potente ya que descentra la mirada y problematiza la presencia de elementos como el machismo en la cultura popular. A través de colores chillones y puestas en escena de carácter barroco, el artista pone en diálogo dos estéticas complementarias, (Carrión 2003) cabinas de transporte público y botas de technocumbia, genios del volante y escotes provocativos, la virgen de los milagros y trajes de cuerina ceñidos al cuerpo. Su propuesta funciona a la manera de un collage en que el artista yuxtapone a su antojo elementos heterogéneos; así, frases populares, sacadas de contexto son utilizadas para construir la narrativa de cada fotografía. "Papi 10", "Si el niño es hijo del chofer no paga", "Me voy, pero volveré". Se trata de dichos que forman parte de la jerga popular o que están inscritos en los medios de transporte público o en la gráfica popular, de visualidades resignificadas por Alvear para formar parte de' su propuesta artística y que sirve para problematizar sobre ciertos aspectos de la cultura popular como el machismo o la objetivación de la mujer (Miguel Alvear, entrevista, 2010). Craig Owens (1994) habla de la estrategia de la alegoría en el arte contemporáneo, para el autor la alegoría no inventa imágenes sino que más bien las confisca para cargarles de otro significado. ¿Sería acertado decir que Alvear está creando otro significado? Si bien es cierto se da una confiscación de visualidades, estas no son cargadas con un solo significado dando, en este sentido, lugar a la polémica y a las lecturas múltiples. En esa estética fragmentaria, creada por Alvear y el artista Enrique Váscones, que colaboró en la obra, no se suplanta el significado, la operación consiste en saturar el significado por el abarrotamiento de significantes provenientes de los ámbitos de los buses y de la technocumbia.

Me parece que lo más potente de la obra de Alvear es su capacidad de abrir el debate en torno al lugar del museo y el arte en la representación del otro. Las fotografías

\_

<sup>&</sup>lt;sup>180</sup> En el anterior capítulo se había ubicado las tensiones que provocó la serie fotográfica MEC POP en su exposición pública, recordemos que fue parte del proyecto del Museo de la Ciudad *Divas de la Tecnocumbia* y fue cancelada por censura a sus contenidos.

no fueron expuestas en las paredes del Museo de la Ciudad pero circularon en conciertos paralelos al proyecto. ¿Cuáles fueron las reacciones frente a estas imágenes? Al revisar la prensa escrita de la época se constata la polémica que suscitaron. <sup>181</sup> Dentro de esas discusiones he encontrado interesante la posición de Hernán Ibarra:

[...]la propuesta del Museo de la Ciudad supuso la creación de un experimento que promueve el vínculo de dos mundos de vida. El uno, proveniente de una sensibilidad de las capas medias ilustradas, y el otro, de un ascendente empresariado popular relacionado en un proyecto multicultural. Más allá de las controversias y polémicas que ha generado el experimento, se encuentra aquello de que en la sociedad ecuatoriana hay mundos superpuestos donde los vasos comunicantes están social y culturalmente atravesados por fuertes barreras. <sup>182</sup>

La propuesta fue, si seguimos a Ibarra, un intento de romper las barreras entre estos mundos de vida y el proceso de realización de la obra intento generar un flujo entre esos espacios. ¿Pero es eso posible? Lo interesante de la obra de Alvear es que muestra que esas barreras y distanciamientos frente al otro son persistentes en contextos sociales como el nuestro, y se reproducen en las miradas paternalistas frente a fenómenos como el de la Technocumbia, generando, de acuerdo al artista, una relación de culpa con respecto a lo popular.

Para acercarse a MEC POP una entrada posible es recurrir a Stuart Hall y su lectura de Foucault. Hall utiliza el concepto de discurso de Foucault para explicar cómo el poder opera en la representación, por medio del discurso se construye conocimiento, el cual define lo que es y lo que no es apropiado representar con relación a cualquier

-

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup> Hay que reconocer que es difícil acercarse al momento de consumo de las imágenes y los datos de la prensa pueden tener un carácter insuficiente, sin embargo sirven de termómetros de la conmoción que las fotografías provocaron. El 19 de agosto de 2003 se generó un debate en la que estuvieron invitados Lupe Álvarez, del Museo Antropológico y de Arte Contemporáneo de Guayaquil; Fernando García, de la FLACSO y María del Carmen Carrión; contó con la moderación de Cesar Montufar de Participación Ciudadana. (Diario, Hoy, 20 de agosto de 2003). Para mas noticias y reflexiones sobre el tema ver: 30 de julio de 2003. Reseña del Diario Hoy. Para leer otra opinión al respecto se puede acudir al artículo de Pepe Lasso *Me voy pero volveré* publicado en el diario hoy el 24 de agosto de 2003. Disponible en: http://www.explored.com.ec/noticias-ecuador/me-voy-pero-volvere-154536-154536.html

<sup>&</sup>lt;sup>182</sup>Opinión expresada en el Diario Hoy, publicado el 5 de octubre de 2003. *Es la creación de un espacio cultural* este artículo apareció conjuntamente con un texto de Esteban Michelena quién criticó la calidad musical de la Technocumbia, su ligazón con consumos culturales de masas y señaló al proyecto como un experimento irresponsable.

realidad. (Hall 2001: 6). En la serie MEC POP, el discurso del arte contemporáneo provoca una determinada representación de las cantantes de technocumbia. Por medio de este discurso se está imponiendo una mirada autoral a una manifestación cultural que en sí tiene su propia complejidad. Se puede argumentar que de esa manera opera cualquier representación que utilice a la fotografía como medio, sin embargo, eso no quita que se pueda cuestionar al carácter específico de las representaciones. En el caso de MEC POP, el artista está trabajando conscientemente el tema de la representación, apartándose de la idea de capturar la realidad o una identidad esencial, la intencionalidad del artista es clara al respecto y también lo es en tensionar los límites de la representación 183. Sin embargo, considero que en la serie MEC POP (específicamente en una de las fotografías ver figura No 31.) se está trabajando a partir del estereotipo, es decir la construcción arbitraria del otro a partir de la reducción de ciertos elementos que supuestamente son relevantes o definitorios de su existencia como sujeto. (Hall 1997: 257) Si se habla del estereotipo es necesario acudir a Hommi Babba quién ubica al estereotipo en el contexto discursivo colonial como una construcción de poder que a la vez que fija la representación del otro, también deja espacio para la fantasía.

En el análisis de Bhabba la negritud es construida por medio del estereotipo de manera ambigua, así la fijeza de la asociación de lo negro con lo salvaje es combinada con la fantasía de la sensualidad negra. El estereotipo actúa por medio de un régimen escópíco que media entre el poder y el placer. En ese sentido, el estereotipo presenta una construcción de la otredad, una forma limitada del Otro (2002: 107). Si bien es cierto hay diferencias temporales y de contenido entre las representaciones coloniales y las imágenes de la serie MEC POP, en sociedades poscoloniales como las nuestras se da igualmente un juego entre sistemas de representación, fronteras étnicas y sociales y poder.

Cuestiones de clase, raza, género generan un tipo de mirada estereotipante del otro que tienden a reproducirse en el campo artístico. En una de las imágenes de Alvear, justamente, se da el juego ambivalente que Babha devela, la asignación de una cualidad fija al otro, mediada por la fantasía.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>183</sup> Esto diferenciaría a la propuesta de MEC POP de muchas de las representaciones producidas por la fotografía documental que tienen la pretensión de presentar una imagen transparente de lo popular.

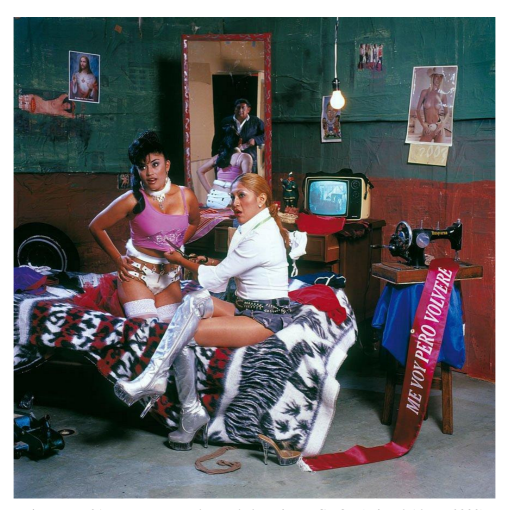


Figura No. 31 Me voy pero volvere, de la serie MEC POP (Miguel Alvear 2003) Imagen reproducida de: <a href="https://www.miguelalvear.com">www.miguelalvear.com</a>

Para el artista "la motivación era poner en juego códigos de representación a partir de elementos que eran una puesta en escena del otro mismo, es decir estaba jugando con algo que ya había sido construido por otras personas que querían representarse así mismo de esta manera" (Miguel Alvear, entrevista, 2010). Es posible que Alvear imponga códigos que no son habituales al ámbito público de la tecnocumbia, por ejemplo, códigos lésbicos cercanos al porno, incorporados a la imagen de las cantantes (Ver figura No 30) pero que forman parte de una forma incorporada de percibir al otro. Hay que decir que la propuesta no hubiera podido ser realizada sin un consentimiento de las artistas, quienes también vieron en la propuesta una oportunidad de potenciar su imagen mediática. Según Alvear hubo una participación y un proceso explicativo detallado. En ese sentido, opino que las imágenes son problemáticas desde el punto de vista de la representación

estereotipada del otro, lo cual no quiere decir que no reconozca el interés de la propuesta desde el punto de vista del arte contemporáneo, así como su efectividad en tensionar los contenidos de la cultura popular para articular posiciones críticas, así como los límites de la institución museo. Retomando una frase de Alvear:

[...] ¿si es que el arte no puede provocar chispas entonces para qué? para que existe si no va a remover cosas, sino va a replantearte cómo ves algo, para que te hagas preguntas de porque está eso ahí y de que inclusive pueda herir o molestar." (Miguel Alvear, entrevista, 2010)

Como ya se ha dicho anteriormente, *MEC POP* abrió el debate sobre la representación del otro y sobre la relación entre lo ilustrado y lo popular, frente a miradas y representaciones paternalistas de la cultura popular (en palabras de Hall (2003: 257 y ss) el paternalismo es el otro lado de la moneda del estereotipo racista). La propuesta tuvo la capacidad de articular discusiones que fueron más allá de la limitada esfera del arte erudito.

#### Cultura popular y nación

Ya vimos como el tema de la identidad nacional ensalzada a través de lo indígena popular fue un tema recurrente en el arte ecuatoriano (Vorbeck 2007) ¿Pero cómo afronta el arte contemporáneo el tema de la identidad nacional a través de lo popular? Se puede sugerir que se da un paso de la utilización de lo popular como insignia de la nación a la deconstrucción de la nación a través lo popular. En el anterior capítulo vimos como a raíz de la crisis bancaria y la descomposición del estado se produjeron manifestaciones de protesta que fueron acompañadas por propuestas artísticas. Estas tenían la intencionalidad de vaciar de sentido a los esencialismos que rodeaban a la idea de nación y ecuatorianidad. (Bancos e Individuales (1999), Tiro al Banco (1999), Banderita Tricolor (1999), Hasta la Vista, Baby (2000). <sup>184</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>184</sup> En el arte contemporáneo quiteño han habido muchas propuestas que han comentado sobre este tema de manera contundente, un ejemplo son las obras de Miguel Alvear. En *Señas Particulares*<sup>184</sup> (1998) el artista se cedulaba disfrazado con distintas identidades étnicas subvirtiendo asi las construcciones raciales. En *Yo soy el Otro* (2002) planteó un juego lúdico en el que las identidades eran resignificadas por medio de combinaciones del vestido. Aunque estas propuestas plantean muchas lecturas para hablar del arte contemporáneo y la idea de nación, es forzado abordarlas desde el punto de vista de la apropiación a la

El artista Patricio Ponce también maniobra deconstruyendo los discursos fundacionales de la nación. Ya hablamos de cómo su obra se caracteriza por la mezcla intencional de elementos provenientes de lo popular, lo erudito y lo masivo, lo interesante de algunas de sus propuestas, es que esta mezcla se aloja en los símbolos de lo nacional. Por ejemplo, su propio rostro es colocado arbitrariamente en la efigie del *sol del Banco Central*, un sol precolombino (indígena) que ha sido construido por la oficialidad como símbolo de la nación (y del poder económico) siendo profanado de manera directa en su actual significación. Con relación a Patricio Ponce, Lupe Álvarez argumenta:

La propuesta artística de Patricio Ponce indaga en el desgaste de viejas formas de asumir nuestros procesos culturales y, en esta tarea, nos presenta imágenes inquietantes: usos novedosos de antiguos íconos, actualizaciones perversas de expresiones milenarias, cruces motivados por la coexistencia de relaciones sociales de diverso orden que emergen de nuestra sensible hibridez. Espacio de encuentros, de apropiaciones y ansiedades por captar desde la apariencia y la imitación de rituales, inesperadas facetas del Ecuador. (Álvarez 2002)

Símbolos desgastados pero que se repiten incansablemente en representaciones turísticas de lo nacional en formato de souvenir (Álvarez 2002) como el del monumento a la mitad del mundo u objetos que pasan a ser referentes de la nacionalidad, son subvertidos por la intervención del artista. Tanto en la exposición Zona de Contacto<sup>185</sup> por medio de la instalación, como en el video *Encuentros Cercanos* Ponce juega con la idea de que los extraterrestres visitan Quito, según el artista en estas piezas se está revisitando la historia de la radio Quito, quemada en 1937 por la multitud indignada, luego de haber confundido la lectura radial *La guerra de los mundos* de HG Wells como si se tratará de hechos reales (Ponce s/f). En la propuesta de Ponce se revisita la historia pero los alienígenas son representados con la imagen actual estereotipada y global que de ellos se tiene. <sup>186</sup> En este sentido, el artista está jugando con mezclar, de manera intencional, temporalidades e imaginarios de distintas temporalidades. En el video *Encuentros Cercanos* los alienígenas

cultura popular.

Exposición realizada en el centro Cultural Benjamín Carrión en 2004, contó con la curaduría de María Fernanda Cartagena.

<sup>&</sup>lt;sup>186</sup> Consultado en:

http://www.centroecuatorianodeartecontemporaneo.org/HTML/ARTISTAS/PoncePatricio/OBRA S/ecercano.html el 8 de agosto de 2010.

visitan la Mitad del Mundo, en esta propuesta se ridiculiza uno de los símbolos estereotipados de la ecuatorianidad como es la línea ecuatorial, es un video de corta duración, en el cual dos figura de plástico de extraterrestres se encuentran en un abrazo justo al frente del monumento de la mitad del mundo, esta intervención desmonta el discurso nacional a través del humor y la ironía. Patricio Ponce fue imbuido por García Canclini y su idea de hibridación (Patricio Ponce, entrevista, 2010). Para Canclini en la modernidad latinoamericana conviven referentes modernos, premodernos y masivos, para el autor ya no es posible hablar de una cultura como un universo autónomo y coherente (Canclini 1990: 292).

La deconstrucción de lo nacional también está presente en las propuestas de Ana Fernández, pero a diferencia de Ponce, que utiliza la táctica de subvertir directamente los símbolos patrios, mezclándolos con otros significantes, la artista se mueve dentro de una yuxtaposición de representaciones que atraviesan una diversidad de significados y temporalidades. Es posible que Fernández se haya nutrido de la narrativa y la forma de exposición de los cuadros de milagros, pintados por artistas populares hasta hace unas décadas. Su visualidad también se alimenta de los rótulos populares así como de su humor implícito. (Ana Fernández, Conferencia Foro Visual-FLACSO, 2009<sup>187</sup>)

En la práctica de la artista esta apropiación de códigos no es gratuita: no sirve para crear imágenes agradables ni digeribles, son representaciones que no se dejan asimilar a un sentido común, sino que por el contrario entran a discutir los valores patrios y a poner en entredicho, la mayoría de veces a partir de la ironía, sus actualizaciones. La muestra *Pichincha decora* (2001) (que es la que trataremos en este acápite) tiene como trasfondo una búsqueda consciente de lo popular por parte de la artista. En el año 98 – realiza para el contexto de *Invade Cuenca* la obra *Lotería a todo Dar* una serie de juegos visuales alrededor de la imagen de los políticos: un circo a pequeña escala propangadizado por la propia artista colocada en el papel del charlatán. "porque además pienso que el político es un charlatán [...] entonces comienzo a poner juntas la figura del

-

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup>Consultada en www.grafitat.com en marzo de 2009.

Ana Fernández regresó al Ecuador en el año 1995, después de pasar diez años en el exterior: "era un poco a volver a empaparnos de algo que no habíamos visto antes. Regresamos cuando ya teníamos treinta años, y volvimos con otra visión, pensando desde la nostalgia también, desde todas esas cosas, que eso es lo que nos interesaba averiguar de nosotros mismos." (Ana Fernández, entrevista, 2010)

político y del charlatán" manifiesta la artista y completa su afirmación argumentando que la política de esa época estaba dominada por: "corruptelas, *Abdalás*, *alarcones*, *feriados bancarios*, entonces ahí había un interés en desenmascarar eso con ironía y con humor" (Ana Fernández, entrevista, 2010). De manera similar a muchas de las propuestas de Ponce, Fernández realiza una crítica a la coyuntura socio-política del momento; son comentarios dolidos sobre la crisis del país y sus efectos sobre los sectores medios y populares. En ese sentido, no es lo nacional abstracto lo que Fernández crítica a través de lo popular: es el uso y el abuso de la retórica nacional en el ámbito corrupto del Ecuador de los noventa de lo que la artista se burla.

Así como de los héroes, de los padres de la patria, todo lo que se ha considerado nuestra identidad maltrecha, es un pastiche de la identidad, de cómo yo la veo. Tampoco desde los datos de la historia y eso, sino también es mi propia historia, la historia de mi entorno. Entonces en ese momento qué es lo que había pasado, habíamos firmado la paz con el Perú, entonces de ahí salió que la Patria os premie, le hice a Fujimori y a Jamil, vestidos en traje de Mariscal Lamar, vestidos de libertador Simón Bolívar, con el mapa de la Real Audiencia atrás, y con todo lo que estaba pasando en ese momento, el paro de los taxis, los Miguelitos. (Ana Fernández, entrevista 2010)

En la serie *Pichincha Decora* hay un juego entre varias temporalidades, así como la percepción y apreciación de los hechos a partir de la subjetividad individual. A través de la interpretación de la artista el humor popular es subido de tono, y una vez colocado en la esfera de lo erudito, proyecta la ironía con mayor eficacia. La propuesta de Ana Fernández opera como una apropiación de la visualidad popular, y por un gusto por lo popular, que sirve como herramienta para criticar al discurso de lo nacional. Son las "imágenes mal hechas para el canon occidental del arte" (Ana Fernández, Conferencia 2009)<sup>189</sup>, lo venido a menos, lo que causa risa, la herramienta para desestabilizar los discursos de la nación. "Me he reído de mi misma, de mi país y de los demás, como en

.

La artista Ana Fernández tiene es una gran observadora del arte popular y las representaciones realizadas por la gente por la necesidad de comunicar algo. Ya en uno de sus primeros trabajos se interesó por indagar la religiosidad popular, le interesaba conocer cómo vivía la gente la religión de manera no oficial. En esa investigación, de carácter poético, los altares familiares eran un medio para captar no solo la religiosidad sino también la estética de la gente. (Ana Fernández, entrevista, 2010)

un ejercicio de sico-teatro, para desembocar en ese chiste tragicómico que es mi visión de nuestro paso por este planeta."<sup>190</sup>



Figura No. 33, Que la patria os premie (Ana Fernández 2000).

Que la patrie os premie, la pompa del Estado Nación es alterada, trastocada, ironizada. Jamil Mahuad y Fujimori firman la paz; la artista los retrata con la mano en el pecho y vestidos de Simón Bolívar y Mariscal Lamar. Alrededor, ángeles y flores, un *Reino Apacible* en versión de gráfica popular, que entra en contacto con los miguelitos, los paros de taxistas y la propia realidad amazónica, como visibilización del conflicto de la realidad y de la política, y la inconsistencia de la idea de la nación.

### Lo público y lo privado.

En el arte contemporáneo ecuatoriano muchas propuestas han intentado reflexionar sobre lo público así como en torno a la relación entre lo público y lo privado. Para este acápite, me interesa revisar una instalación de Belén Santillán en la que se colocaron elementos simbólicos de la vida privada en el espacio público (s/t 2002) y una propuesta artística, concebida en colaboración con la gente, en la que se dio un proceso inverso, la entrada

156

<sup>&</sup>lt;sup>190</sup>Sustento teórico de la propuesta Pichincha Decora, consultado en: http://www.laselecta.org/2009/09/que-soberbio-el-pichincha-decora-por-ana-fernandez/

de elementos de lo público en el ámbito de lo privado (Adrián Balseca, En la Casa 2005).

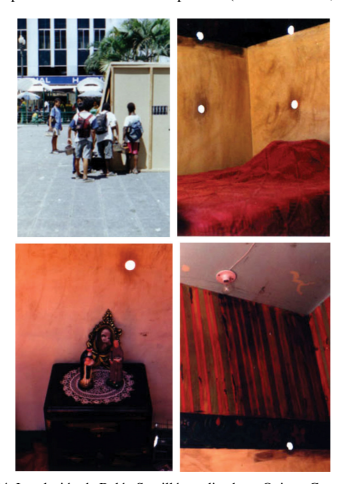


Figura No 34. Instalación de Belén Santillán realizada en Quito y Guayaquil (2001) En el año 2001 Belén Santillán intervino en el espacio de *La Plaza Grande* en Quito 191. Ubicada en el Centro de Quito es un lugar de concurrencia de la gente y un lugar de la memoria. Es un espacio simbólico de representación del poder, pero también un lugar de manifestación pública. Dentro de los múltiples usos de este espacio está la utilización de la Plaza por parte de los jubilados provenientes de clases medias bajas y populares, ellos se sientan durante horas a conversar en las bancas de la plaza. Belén Santillán emplazó su propuesta en *La Plaza Grande* para hablar de la vejez. Santillán hablaba desde su vida personal, desde lo que le era significativo y cercano, pero lo hacía en un espacio relacionado con el paso del tiempo y con la memoria. Su abuela había pasado las últimas etapas de la vida con alzhéimer, viendo alucinaciones en las paredes de su cuarto, en ese

-

<sup>&</sup>lt;sup>191</sup> Esta misma instalación fue realizada más tarde en la Plaza de San Francisco de Guayaquil, gracias al apoyo de la Galería Madeleine Hollaender.

proceso doloroso, la abuela era observada por ella y por sus hermanos a través de las rendijas de la puerta. "Era todo este mundo que se empezó a descomponer, lo que hacíamos era observarle, como quien observa lo que ya no puede comprender, porque ella nos confundía" (Belén Santillán, entrevista, 2010).

La artista instaló un cuarto de madera, en medio de la plaza y al hacerlo logró no solo hablar de la situación de su abuela sino también de la vejez y la soledad implícita en ella. Por fuera el cuarto tenía cuatro paredes, como expresión de un espacio cerrado y aislado en medio del movimiento callejero, sin embargo habían rendijas que dejaban ver al interior del cuarto, una cama, papel tapiz y objetos relacionados con la vejez. Según la artista, a su propia abuela, la percibía:

(...) a partir de los objetos que se iban quedando, eso era lo único que me recordaba. Por eso hice esta cosa de unos objetos a los que uno les ponía un sentido dependiendo de sus memorias, porque eso comenzó a ser mi abuela para mí, me acordaba de ella por las cosas que veía. (Belén Santillán, entrevista, 2010)

La memoria personal de la artista expresada a través de objetos cercanos; el espacio interior al que solo se llega espiando por las hendijas, pero que es infinitamente otro, pero que conducen al espectador a dialogar con su propia memoria, de un modo u otro relacionada con ancianos cercanos. La obra movilizó lo privado al ámbito de lo público, pero también estaba implícita la capacidad de hablar de lo universal (la vejez) a través de lo personal, de hablar en torno a las grandes separaciones de la última fase de la vida de todas las persona y de hacerlo en un espacio público, colocando un elemento aparentemente solo privado en el centro de la ciudad.

El cilindro de gas, sería quizás el objeto más representativo para hablar de la cotidianidad, de eso trató el proyecto *En la Casa* de Adrián Balseca realizado en el contexto del encuentro de arte urbano *al–Zurich* 2006. El cilindro de gas circula de casa en casa, es un servicio subsidiado y objeto de contrabando, es un elemento cotidiano que de manera continua ingresa en el ámbito privado, también puede ser visto como un objeto que simboliza la irracionalidad de ciertas políticas de gobierno. <sup>192</sup> Adrián Balseca propuso la intervención masiva por medio de esténcil y grafitis en este objeto propio de la

\_

<sup>&</sup>lt;sup>192</sup>El subsidio al gas se reparte de manera irracional a ricos y pobres y causa un gasto ingente al país. Acabar con el subsidio al gas sería una medida impopular por lo cual ningún gobierno se atreve a hacerlo.

vida privada. 193

En la Casa coincide con el comienzo de la popularización del grafiti y del esténcil en Quito. El artista aglutinó a un buen número de productores visuales para pintar y relacionarse dentro de una producción colectiva. La visualidad del hip hop, construida, desde los prejuicios presentes en el sentido común, como lo vandálico y lo pandillero fue introducida en los hogares.



Figura No 35. Registro de Intervención de los tanques de gas como parte del proyecto En La Casa de Adrián Balseca (2006) Fotografía: Tranvía Cero , Jorge Zaldumbide.

Los tanques garafateados circularon de casa en casa, la idea era que la circulación se interrumpa cuando por un proceso de envejecimiento volvieran a ser pintados con el azul genérico de la embotelladora, cumpliéndose así el ciclo de esta economía visual.

¿Qué movilizó la obra de Balseca? Aparte de que fue eficaz en agrupar a los artistas visuales del grafiti, que en esa época se hallaban dispersos, se intervino en el ámbito

ıoʻ

<sup>&</sup>lt;sup>193</sup> En al-zurich 2008 el artista Patricio Dalgo volvió a tomar la idea del gas, para realizar una intervención en la frontera con Huaquillas que se denominó ¿Frontera?.

doméstico desde lo público, deconstruyendo sus separaciones, y se hizo una crítica práctica (o un llamado de atención) con respecto a los prejuicios en torno a la juventud. Al traficar esos signos de la calle y de las culturas juveniles al ámbito de lo privado, se pone en suspenso el discurso prejuicioso hacia la juventud. Me pregunto qué provoca una calavera o unas letras de hip hop en la cocina de una casa de Solanda, (barrio del Sur de Quito en el que se realizó la propuesta). Pienso que de alguna manera se rompe las fronteras de circunscripción de ese tipo de visualidad, creándose un sistema de circulación de imágenes e imaginarios fuera de sus espacios marginalizados. En palabras de Adrián Balseca:

Los tanques iban grafiteados, por ejemplo, había un grafiti de los Q.K.U (uno de los colectivos del sur) que tenía la imagen de los Hnos. Restrepo.. Me acuerdo que alguien nos dijo: y porque me daña el tanque. Habían reacciones y la mayoría de ellas eran positivas, también había la confrontación en las cámaras y la gente se interesaba por le proyecto, leía la postal, decía el tanque es feo, esta bueno que lo decoren. Había una relación decorativa pero también una relación con lo que está pintado en las calles. (Adrián Balseca, entrevista, 2010)

La propuesta de Balseca me hace pensar en un tipo de proceso creativo, en el que la relación con la cultura popular deja de ser asumida desde una mirada objetivante. Las propuestas realizadas en el marco de *al-zurich* obligan a los artistas y colectivos a realizar un trabajo investigativo y de gestión para sacar adelante su idea. En el caso de Adrián Balseca, la gestión se dio a nivel empresarial (con la embotelladora de gas para conseguir los permisos para que los tanques sean pintados), con los artistas gráficos (todo un trabajo de convocatoria para la participación en la pintada) así como con la propia gente del barrio Solanda<sup>194</sup>, (Balseca tenía que tocar de puerta en puerta para convencerles que reciban el gas pintado).

Aunque podrían parecer obvias, son varias las diferencias entre una concepción del arte como producción de una obra y el entendimiento de la propuesta como un hecho social. Aparte de que el artista deja de estar encerrado en su taller para confrontarse con el espacio social, este tipo de propuestas también rompe el ego y la autosuficiencia del artista. La confrontación con el espacio público y con el barrio a través de la realización de "tareas menores" como pedir una escalera, da la posibilidad de una relación horizontal

<sup>194</sup> El Barrio Solanda se encuentra localizado al sur de Quito.

con la gente (Ernesto Proaño, entrevista, 2010).

Entre trabajar a partir de la apropiación de la visualidad de la gente, tener la pretensión de trabajar por la gente, trabajar para la gente y trabajar con la gente, hay distancias de forma y contenido.

#### Lo cotidiano como locus de resistencia

El conflicto está presente en la vida cotidiana y en los momentos en los que lo cotidiano se subvierte. En una ciudad como Quito lo conflictivo se manifiesta de diversas maneras: violencia, injusticias, racismo, exclusión social, pobreza, sin embargo se trata de relaciones que se redefinen dentro de campos de fuerzas. La entrada a lo cotidiano como un lugar en que se pueden escamotear y negociar las relaciones de poder forma parte de la reflexión de Michel de Certeau. Lo cotidiano es para el autor el espacio en el que los individuos y los conglomerados sociales tienen la capacidad de encontrar intersticios para oponerse a lo dominante a través de la puesta en marcha de tácticas (Certeau 2000: 42-48). De acuerdo al autor son pequeñas prácticas y maneras de vivir y hacer uso del espacio público por parte de la gente, recursos que muchas veces se oponen a las estrategias del poder y de la cultura hegemónica.

Quito no es solo la ciudad colonial, proyectada en las postales turísticas y en la memoria institucional; es, como toda ciudad, un espacio de relacionamientos y de disputas. Esto se manifiesta en la tensión entre los usos cotidianos del espacio público y los intentos de control sobre los mismos por parte de las instituciones. Un ejemplo actual de esas disputas son las políticas de patrimonio y de regeneración urbana, las mismas que entran en contradicción con las prácticas cotidianas a través de las cuales los pobladores intentan escapar a esas políticas, dando otros usos y significados a los espacios (Kingman 2004). Hay que decir que en Quito el conflicto muchas veces deviene en reacciones de protesta en contra del poder político establecido, las movilizaciones de mayor convocatoria se dieron a fines de los noventa y comienzos del 2000, formaron parte del movimiento por la democratización de la sociedad y fueron el motivo principal para la caída de tres presidentes.

Hay ciertas propuestas artísticas que trabajan alrededor del conflicto, lo evidencian y lo ponen en recirculación a través de las herramientas del arte, ya habíamos

hablado del performance *Hasta La vista, Baby* y de su efectividad en criticar a las problemáticas del momento. En este acápite hablaré de algunas propuestas realizadas en la década del 2000. La mayoría de estas obras plantean una confrontación con el espacio público, en ese sentido, también son parte del fenómeno que habíamos comentado anteriormente, expresado en la búsqueda de nuevos espacios para la visibilización y el consumo del arte. Considero que proyectos como *Espejo de Sonido* de Fabiano Kueva (2002), *Triciclazo* (2002) de PCCP, *La Calle del Algodón* de Manuel Kingman (2003), *Lavandería* del Colectivo *Hijos de la Vecina* 2010, son proyectos que ejemplifican una tendencia de recurrir a la cultura popular a través de una toma de posición de los artistas frente a situaciones de opresión y de control por parte del poder. *Espejo de Sonido* y *Triciclazo* tienen en común partir de una concepción para enfrentar problemáticas generales, mientras que *La Calle del Algodón* y *Lavandería* utilizan herramientas antropológicas para acercarse a realidades micro que expresan problemáticas que afectan a la sociedad.

En este sentido, la oposición entre lo micro y lo macro debe ser relativizada. Lo sucedido en una pequeña calle como la Sucre (antigua calle del algodón) puede servir como medio para poner en cuestión lo sucedido a nivel de la ciudad con la regeneración urbana y el patrimonio.



Figura No. 36 Portada de la publicación en cd de Espejo de Sonido (2002)

La intervención *Espejo de Sonido* (2002) de Fabiano Kueva consistía en realizar registros del habla cotidiana para luego proyectarlos con parlantes en la Plaza Grande de Quito y en el Malecón de Guayaquil. La operación parecería sencilla desde el punto de vista operativo, sin embargo si pensamos que Kueva recopiló alrededor de 500 horas de audio, de las que editó doce, el trabajo se complejiza. La idea era proyectar de manera continua y no interrumpida doce horas de audio las cuales contenían testimonios cotidianos grabados al paso, conversaciones fugaces y cotidianas registradas sin la utilización de entrevistas. (Fabiano Kueva, entrevista, 2010) Según Kueva de lo que se trataba era de captar conversaciones cotidianas y no respuestas prefabricadas sobre la realidad; en estas conversaciones había un cierto "tono" que trataba sobre la inconformidad con un aire

<sup>&</sup>lt;sup>195</sup> Este proyecto fue propuesto para Ataque de Alas en el año 2002.

moderado y constructivo. 196 Esa obra fue censurada tanto en Quito como en Guayaquil, la retiraron por haber incluido testimonios en contra del alcalde de Guayaquil y por razones similares en Quito. <sup>197</sup> La obra no pudo ser presentada en las plazas y por lo tanto no es posible evaluar las resignificaciones que los audios tuvieron en términos del espacio público; sin embargo, pudo verse la reacción que causó en la oficialidad: la amplificación del rumor a decibeles mayores de lo acostumbrado fue considerado un peligro. En esta obra se evidencia una necesidad obsesiva por el registro, que en la intención de Fabiano Kueva, conlleva, además, una resemantización del habla a través de la proyección pública. El artista amplifica y enfatiza el rumor y la inconformidad presentes en la cultura popular. De esta manera, lo que tiene carácter de rumor y se encuentra disperso en la cotidianidad, se potencia convirtiéndose en afirmaciones expresadas en voz alta y en sonidos amplificados en las plazas públicas. Esta obra sonora se dividió en doce capítulos en los que se retrataban distintos momentos de las dos ciudades. En piezas como Doble amanecer, doble clima, doble procesión, doble plaza, se develaban coincidencias, diferencias y diálogos entre la cultura popular de Guayaquil y Quito. En Doble plaza el lenguaje de la plaza pública (Bajtin 2003) es recopilado: músicos de parque y restaurante, vendedores ambulantes, comentarios políticos, palabras de inconformidad y broncas callejeras son grabadas y editadas en esta pieza. En el audio Doble invasión se pueden escuchar testimonios de la memoria de barrios invadidos de Quito (Lucha de los Pobres en particular) y Guayaquil (Bastión Popular). La propuesta Espejo de Sonido enfatiza el carácter de resistencia y agenciamiento cotidiano. En sus registros pueden percibirse las tácticas cotidianas de las que habla De Certeau (2000), tácticas de sobrevivencia. Una señora que grita: "A 25 centavos, a 25 el corta uñas". Segundos después las proclamas de un voceador del periódico Extra, como telón de fondo rumores, mientras un vendedor grita "heladéate, heladéate, buen helado de pura crema". 198

-

<sup>&</sup>lt;sup>196</sup> En sus propias palabras "el tono" se relaciona con la forma de enunciación.

<sup>&</sup>lt;sup>197</sup> En Guayaquil fue censurada a pesar de ser realizada con todos los permisos por ser parte del encuentro de arte urbano *Ataque de alas*.

<sup>&</sup>lt;sup>198</sup> La práctica de sonido de Fabiano Kueva viene sostenida por un largo proceso de trabajo con el Colectivo Oido Salvaje, que es conformado por Kueva, Mayra Estévez e Iris Disse.



Figura No. 37 Still del video *Triciclazo* dirigido por Cesar Portilla de *PCCP* 

Otra propuesta que utiliza la oralidad es Triciclazo (2002), proyecto dirigido por César Portilla de PCCP. Si en la intervención de Fabiano Kueva la propia oralidad del contexto era devuelta al espacio, por medio de una táctica de re contextualización, en la propuesta de PCCP se crea un texto a partir de la apropiación de códigos del habla futbolísticos y fragmentos de canciones de hip-hop. La intervención oral fue complementada por la inclusión de un triciclo de carga utilizado en los mercados y en los pueblos y ciudades pequeñas de la costa, un artefacto asociado a lo rural que irrumpe en plena zona céntrica comercial de Quito. La imagen -registrada cuidadosamente- contiene elementos surrealistas: Un conductor vestido con terno negro (el artista Juan Rhon) conducía el triciclo, mientras César Portilla recitaba, con megáfono en mano y con un tono de locutor de fútbol, frases que aludían al robo de cuello blanco. Los artistas parten de las problemáticas del propio contexto. Según el colectivo PCCP (PCCP S/f)<sup>199</sup> "Nuestros proyectos aspiran realizar una especie de diagnóstico del medio y a través de parámetros visuales y orales que nos permitan obtener un producto artístico centrado en las problemáticas que se operan en la vida cotidiana." Otra de las búsquedas del colectivo está en "salir al encuentro del público" (Ídem), en ese punto la propuesta coincide con

<sup>&</sup>lt;sup>199</sup>Consultado en http://www.laselecta.org/2009/05/el-triciclazo-pccp-2002-2/

los intereses de muchas obras realizadas en esos años y tiene que ser leída también como una salida al cierre de los espacios expositivos para así "ampliar las fronteras tradicionales de circulación y consumo del arte, de dotar a la obra de una posibilidad de actualizarse fuera del espacio tradicional del arte frente a nuevos actores, ampliando el alcance de ciertas obras a través de canales subalternos." (Ídem)

Recordemos que Ecuador había salido hace poco del feriado bancario. La propuesta entraba a discutir la situación de crisis que era latente por esos años y la ponía a recircular a través de la creación de una puesta en escena absurda, pero que precisamente por su aparente incoherencia resultado de la utilización de distintos códigos de lo popular, irrumpían en el espacio público. El performance duró dos horas y comenzó con la declamación de las siguientes palabras:

Atención, atención esta es una llamada de la comunidad planetaria, los choros están en el poder. Atención, atención, estamos siendo goleados, el Ecuador no ha sabido manejar su defensa en la línea del fondo [...] atención, atención, cualquier alteración de precios oficiales se las verán con la reciente formada asamblea chupa por choro, que procederá a sacarles la recontra chu de la siguiente manera: empezaremos con un puñete en la jeta de la siguiente manera por ladroncitos, asestaremos un buen puñete en la jeta por chistositos, un buen combazo en el dedo del pie, reventaremos pupilas con agujas de coser y su bello púbico será incendiado con fosforitos El Gallo. (*PCCP*, performance, 2002)

Este lenguaje hiperbolizado que hace uso del insulto también estaba presente en los trabajos de *PUZ*.<sup>200</sup> Como registro de la acción queda el video, el cual puede ser discutido y expuesto múltiples veces en el circuito del arte. Según los artistas la intención de esta práctica era ampliar el consumo del arte hacía otros públicos, aunque está no tiene que ser necesariamente la agenda del arte, queda pendiente preguntarse sobre la eficacia de este discurso democratizador.<sup>201</sup> Considero que esta interrogante tiene que ser trasladada en general a las prácticas de inserción del arte en la esfera pública- sobre todo si el objetivo es que las propuestas tengan una interrelación con un público más extenso, Con esto no quiero quitar validez a la propuesta de PCCP, más bien me pregunto sobre la correspondencia entre los resultados reales del arte contemporáneo y sus proclamas.

<sup>200</sup> César Portilla era miembro del colectivo PUZ. Luego de eso pasó a formar parte del colectivo PCCP.

Así está expresado en el sustento teórico de la propuesta, consultado en: http://www.laselecta.org/2009/05/el-triciclazo-pccp-2002-2/ el 16 de agosto de 2010.

A continuación hablaré sobre la *Calle del Algodón*, instalación de arte público que realicé en el 2003. Escojo la propuesta por un interés en reflexionar sobre mi práctica artística y también por generar (a través del análisis de esa intervención) una crítica a ciertos aspectos metodológicos del arte contemporáneo en su involucramiento con la conflictividad social.

En esa instalación me propuse hacer en una intervención artística en el espacio público a partir del conflicto derivado de la regeneración urbana y las políticas de expulsión de los vendedores informales del centro histórico de Quito. La estrategia de acercamiento fue distinta a las que se venían haciendo con anterioridad, el medio fue una instalación que habló sobre un espacio específico y de una problemática en concreto, en el momento de mayor conflictividad, provocado por la reubicación de los vendedores populares, la instalación fue concebida como un modo de hablar de un problema social y cultural, relacionado, además, con la puesta en cuestión de las políticas de la memoria generadas desde la oficialidad. Al igual que la propuesta Espejo de sonido, en este proyecto se realizó investigación, pero a diferencia de Fabiano Kueva, que indagaba en el Centro Histórico mediante un método de registro deslocalizado, en la Calle del Algodón se trabajó a partir del contexto, del sitio específico de la Calle Sucre (Conocida en la Colonia y el siglo XIX como Calle del Algodón). Se trataba de provocar una memoria alternativa de un mundo llamado a desaparecer, y al mismo tiempo de documentar un tipo de estética o visualidad producida por el proceso -siempre igual y distinto a la vez- de armado de los puestos. Los resultados heterogéneos que se obtenían a partir de la mezcla de productos artesanales y de la cultura de masas, producían un tipo de estética, que corría el riesgo de perderse. El registro fotográfico de los objetos exhibidos en los pequeños puestos de venta, y el mundo social generado en su entorno, constituía una suerte de metáfora de las formas barrocas de funcionamiento de la cultura popular en el contexto de la modernidad urbana. Pero además de los puestos, se tomaron fotografías de los vendedores y del espacio social de la Calle Sucre, se intentaba registrar a partir de estas fotografías todo un mundo de vida llamado a convertirse en fantasmagórico. Se registraron y compartieron las preocupaciones humanas de los comerciantes informales en un momento conflictivo: el que antecedió a su salida y

# reubicación. 202



Figura No. 38, Instalación La Calle del Algodón 2003 de Manuel Kingman, fotografía registro Francisco Jiménez.

El proyecto pretendía contraponerse al discurso oficial, la memoria patrimonial desplegada desde el municipio, la cual presentaba a un pasado idílico, el de la ciudad patriarcal, que supuestamente fue interrumpido por la presencia de los comerciantes. La propuesta trabajaba con el conflicto, involucrándose con una parte de sus actores. Desde el punto de vista del involucramiento no se trataba tanto de participar en la lucha de los comerciantes minoristas como de visibilizar su situación y de poner en debate los usos de la memoria por parte de la oficialidad, sobre todo considerando que los comerciantes habían sido los ocupantes de ese espacio por un lapso de treinta años. Se trataba de rendir un homenaje a su presencia considerando que el "caos" generado por el comercio informal era relativo, ya que la misma informalidad había brindado la posibilidad de que la cultura popular se desarrolle con fuerza, bajo sus propios códigos<sup>203</sup>. Cuando la

<sup>&</sup>lt;sup>203</sup>En este espacio habían situaciones provocadas por un uso distinto del espacio público al de un espacio reglamentado, por ejemplo, el subir por la Calle Chile y en media pendiente ver una banda tocando para la Virgen patrona de los comerciantes del sector, o el poder mirar a unos

reubicación fue puesta en marcha y la Calle Sucre quedó vacía, coloqué unos simulacros de sus puestos de venta, verdaderos altares de madera que contenían fotografías, testimonios y objetos (trompos, cintas de colores, casetes de música) vendidos por los comerciantes. La instalación, que estuvo expuesta por el lapso de un día, cumplió con los objetivos del proyecto: circular en el espacio público contenidos críticos contrapuestos a la memoria oficial.

Había dicho que discutir ciertos aspectos de este proyecto serviría para hacer una crítica a la implicación del arte contemporáneo con las disputas sociales. Aunque las reacciones de la gente fueron interesantes, considero que hizo falta una evaluación del proyecto de manera conjunta con los pequeños comerciantes informales<sup>204</sup>. Hal Foster (1996: 197) apuntaba a que uno de los riesgos de la relación del arte contemporáneo con lo comunitario se da en una capitalización de la realidad por parte de ese arte. No creo que este sea el caso de mi propuesta, la cual se realizó en un momento de emergencia del arte público, fue producida de manera independiente, realizada durante un largo período de tiempo y contó con una postura política clara con relación a la gestión de la memoria por parte del municipio. Me parece, sin embargo, que la conceptualización de Hal Foster puede ser trasladada a la relación del arte con la realidad. En ese sentido cabe preguntarse en qué medida la implicación del arte con una situación conflictiva puede devenir en una relación superficial con las problemáticas contextuales que dé como resultado una capitalización de las luchas sociales y las historias de vida por parte del artista para su circulación en el mundo del arte y con poca incidencia en las realidades específicas que se propone indagar. El arte contemporáneo no escapa a esta situación paradójica.

Quiero terminar este acápite hablando de una propuesta reciente del colectivo Hijos de la Vecina (Patricio Dalgo y María Belén Granda). Se trata del proyecto Lavandería

gansos ofertados en media calle, por citar dos de las miles de situaciones que en un espacio "caótico" se podían provocar. Existían estéticas propias, niños jugando a los trompos a los pies de los transeúntes y vendedores ofertando a gritos, formas de afrontar la vida y maneras creativas de sobrevivir.

Si bien es cierto todos los comerciantes fueron invitados a la muestra, no se realizó una socialización de los resultados, en parte debido a un agotamiento provocado por la realización de un proyecto de las dimensiones de la Calle del Algodón de manera independiente. Posteriormente no se realizó un seguimiento del destino de los comerciantes en el espacio en el que fueron reubicados. Una interesante etnografía sobre la situación actual de esos comerciantes fue realizado, como tesis de maestría en el programa de estudios de la ciudad, por Ángeles Granja.

práctica 1 realizado en junio del 2009 en el Museo Camilo Egas. La propuesta de este colectivo partió de una investigación sobre el entorno aledaño al museo. Al igual que en la Calle del Algodón, se utilizaron recursos antropológicos para entender las problemáticas del sector. En la casa aledaña al museo vivían familias enteras que ocupaban el espacio sin pagar arriendo, como no las podían sacar del lugar los dueños habían cortado los servicios básicos<sup>205</sup>. Estos conventillos no contaban con agua ni luz y las mujeres tenían problemas para encontrar lugares para lavar la ropa (Patricio Dalgo, entrevista, 2010). Lo que hizo el colectivo fue habilitar el patio central del museo para que la gente lave ropa, así el museo se convirtió por un día en un espacio de socialización y de encuentro a partir de una actividad cotidiana. Es un proyecto de estética relacional en el sentido de Bourriaud (2001), pero a diferencia de las propuestas del artista argentino Tiravanija (artista que Bourriaud toma como ejemplo), que propone encuentros sociales despolitizados que producen una invisibilización del conflicto, en pos de una convivencia "armoniosa" para compartir una sopa, el proyecto del colectivo Los Hijos de la Vecina, evidenció el conflicto.



Figura No 39 Lavandería práctica 1 del Colectivo Hijos de la vecina (2010) Fotografía: Colectivo Hijos de la Vecina.

<sup>&</sup>lt;sup>205</sup>Recordemos que el Museo Camilo Egas se encuentra en pleno Centro Histórico de Quito, un espacio que luego de su regeneración se proyecta como un espacio con plusvalía.

Por un lado, el museo era cuestionado en su función como espacio contenedor de objetos artísticos y era aprovechado para otros fines a los habituales, De Certeau (2000) plantea como el escamoteo, como práctica permanente en la cultura popular, se reconvierte el orden y la disciplina impuestos por el poder, en provecho propio. En el caso de la propuesta *Lavandería*, la institución museo fue cuestionada en su función de contenedor de objetos artísticos y por otro lado fue aprovechado para otros fines a los habituales, mostrando su carácter descontextualizado. Así, a través de una estrategia del arte contemporáneo la función del museo como medio de protección de contenidos artísticos y culturales fue "escamoteada" (Certeau 2000: 31) dándose un giro en sus usos, hacia su utilización como espacio 'cotidiano, relacionado con las necesidades de la gente, evidenciando así la complejidad de las problemáticas sociales del entorno<sup>206</sup>.

## Memoria popular

Si las políticas de la memoria desarrolladas por la institución museo tienden a constituir una memoria unificada, algunas propuestas de arte contemporáneo dan paso a otras memorias, incluidas las memorias populares. Esto coincide con algunos estudios desarrollados dentro de la Historia y la Antropología, interesadas en lo que se podría calificar como disputas de la memoria<sup>207</sup> Aquí me limitaré a analizar dos propuestas realizadas en el marco de *al –zurich*, es decir como parte de un proyecto orientado a realizar intervenciones artísticas en distintos barrios del sur de Quito. Si tomamos en cuenta que a contrapelo de lo que se piensa desde fuera, el sur no constituye un espacio uniforme sino que, por el contrario, cada uno de sus barrios tiene su dinámica propia, expresada en problemáticas e historias diferenciadas, los proyectos relacionados con estos se ven enfrentados a problemáticas diferenciadas, con su propia complejidad. Un entendimiento de las obras presentadas en *al-zurich*, así como de sus alcances, tendría que considerar la relación entre el público, el barrio, el artista y los gestores culturales

<sup>&</sup>lt;sup>206</sup>Hay que decir que este proyecto fue posible por la flexibilidad y sentido crítico de María Fernanda López, en ese entonces, directora del museo. Durante su presencia en la Dirección del Museo 2009-2010 se realizaron una serie de proyectos de trabajo con la comunidad.

<sup>&</sup>lt;sup>207</sup> En este campo, el trabajo de Blanca Muratorio sobre la Amazonía es uno de los más significativos. Igualmente es importante su estudio reciente sobre las cajoneras que venden' productos populares en la plaza de Santo Domingo en Quito, presentado en el 2010 en el Encuentro por el 50 aniversario de FLACSO.

(*Tranvía Cero*). La necesidad de producir un festival dirigida a los barrios y desde los barrios, se dio de manera paulatina, los integrantes de *Tranvía Cero* tomaron conciencia de que: "Nuestra labor, no era hacer arte para que vayan los otros artistas y digan oye qué lindo, sino era una labor para hacer arte en el sur, con la gente del sur, con la comunidad del sur" (Ernesto Proaño, Entrevista, 2010).

Lo bueno, lo bello y lo verdadero de Fernando Falconí (Falco) presentada en el contexto del tercer encuentro de arte urbano al-zurich (2005) logró movilizar cuestiones relacionadas con el valor de uso de los objetos y con lo que Bourdieu (1988) llama el sentido del gusto. El artista pidió a los vecinos del *Barrio las Colectivas*<sup>208</sup>. que expongan un objeto que represente Lo Bueno, lo Bello y lo Verdadero. Esta propuesta permitió visibilizar otros criterios de asignación de valor a las cosas, formas de apreciación y tasación distintas a las del P.V.P marcado con código de barras en los objetos, diferentes a las aleatorias valoraciones monetarias y simbólicas otorgadas a los objetos artísticos (Clifford 2001) (Cartagena 2006). El artista trabaja a partir de una noción que aunque en apariencia es simple tiene un contenido profundo, "¿Por qué una obra artística, una obra cultural es valiosa? ¿Quiénes la hacen o la hacemos valiosa?" (Fernando Falconí, Falco, 2005). Como plantea James Clifford (2001) es todo un sistema de arte y cultura el que asigna valor a los objetos. Ahora bien, ¿cómo influye este sistema en la valoración personal de los objetos? En el proyecto de Falco se evidencia que en la vida cotidiana, particularmente popular, esa valoración no está dado tanto por el valor monetario, ni la consideración estética, lo que importa es la relación de ese objeto con la "vida misma" (Fernando Falconí (Falco) 2005). Es decir la asociación de cada objeto con las vivencias de mayor significación para cada persona. Es el recuerdo de una sanación o la memoria de un ser querido lo que da al objeto significación o lo que lo rodea de un aura.

<sup>&</sup>lt;sup>208</sup> El Complejo Habitacional "Las Colectivas", se encuentra ubicado en el Barrio "Los Andes", Sector Chimbacalle, Sur de Quito.



Lo Bueno, lo Bello y lo Verdadero de Falco (2005), Fotografía panorámica del Barrio Las Colectivas. Fotografías (Tranvía Cero 2005)

En términos de Benjamin (2003: 52 - 57) estos objetos contendrían un aura, un cierto valor de culto, que en este caso no está dado por su carácter sagrado o religioso, ni por su valor artístico, sino por un vínculo entre la memoria personal y el objeto. La interpretación de la propuesta *Lo Bueno, lo bello y lo verdadero* atraviesa lo personal, pero también involucra el diálogo de lo personal con la colectividad, la interrelación de la esfera privada con la esfera pública. Otro punto a considerar es que en esta propuesta no se dio un acercamiento morboso hacia las historias personales, propia de los programas amarillistas de televisión en los que se interfiere la memoria de la gente (generalmente de escasos recursos) para desplegar sus contenidos como espectáculo de las miserias y dolores humanos. Poseedor de una sensibilidad antropológica, el acercamiento de Falco sucedió de manera horizontal, hubo también un consentimiento informado sobre los alcances del proyecto artístico. *Las Colectivas*, el barrio en el que Falco realizó el proyecto, era un espacio con una organización fuerte, lo cual provocó que después de la finalización del proyecto, la gente prosiga desarrollando actividades culturales (Ernesto Proaño, entrevista, 2010).



Moradores del Barrio Las Colectivas exponiendo sus objetos en el marco del proyecto Lo Bueno, lo Bello, Lo Verdadero. Fotografía Tranvía Cero (2005)

La obra de Falco logra movilizar memorias personales:

"Relatos mínimos del país, de la subjetividad de su gente, son narrados a partir de un poncho, una guitarra y una colección de revistas heredadas; un par de zapatos como primer regalo de bodas; una escultura pintada a mano en convalecencia; una figurita religiosa milagrosa o un peluche adquirido con mucho esfuerzo y álbumes de fotos." (Cartagena 2006).

Estas memorias de carácter íntimo no son de exclusividad de ningún grupo social, sino que forman parte de una sensibilidad en común que podríamos calificar como barroca. Aunque el acto de guardar objetos que son contenedores de recuerdos es universal, me pregunto si el proyecto de Falco se hubiera podido dar de la misma manera en un barrio residencial de clase alta con poca interacción social o en un barrio popular pero sin las características de cohesión del Barrio *Las Colectivas*.

Al mismo tiempo tendríamos que preguntarnos si esos vínculos no fueron potenciados gracias a la participación activa de la comunidad en la producción de la obra. El artista basó su trabajo en el consentimiento informado: presentó su propuesta a los

vecinos del barrio y estos vecinos evaluaron sus contenidos y de alguna manera los hicieron suyos. La propuesta de Falco al mismo tiempo que funciona como práctica artística, en el ámbito barrial hace las veces de una práctica social que crea sentidos de pertenencia colectivos a partir de compartir las memorias personales.

Si en Lo Bueno, lo bello y lo verdadero se hacen presentes las narrativas individuales en diálogo con la colectividad, la propuesta Anónimos (2009) de Juan Fernando Ortega indaga en torno a la memoria colectiva del barrio La Lucha de los Pobres. Elizabeth Jelin (2002: 14) utiliza el concepto de trabajos de la memoria para referirse a los procesos de repensar el pasado a partir de la dilucidación de los hechos traumáticos para la sociedad argentina<sup>209</sup>. La propuesta Anónimos de Juan Fernando Ortega se articuló de manera eficaz como medio para trabajar la memoria a partir de un diálogo entre el artista y los moradores del barrio La Lucha de los Pobres. Para esto se organizaron talleres de intercambio que permitieron reactivar la memoria barrial, al punto de poder nombrar algunas de las calles del barrio que hasta ese momento no tenían nombre. El formato taller como metodología de trabajo fue útil ya que posibilitó el levantamiento de la historia oral del barrio, un lugar con mucha carga simbólica pero invisibilizado por la ciudad oficial. Lo interesante de la propuesta de Ortega es que los talleres permitieron ir más allá de una reconstrucción pasiva de la memoria; funcionaron como un mecanismo de actualización y politización de la memoria por medio de la reconstrucción oral de los elementos conflictivos. Según Ortega, en los talleres se hicieron visibles las pugnas de poder presentes en el barrio y los conflictos entre los distintos sectores, pero también se constató el sentido de pertenencia e identidad con el espacio y con el tiempo de existencia como conglomerado: un barrio cuya gestación fue resultado de la lucha política de los sectores populares por el acceso a la tierra. (Juan Fernando Ortega, entrevista, 2009)<sup>210</sup> En los testimonios de Amparo Rivadeneira y María Quinatoa, mujeres que estuvieron vinculadas en el proceso de invasión, la ocupación de las tierras de hacienda fue solo el

\_

<sup>&</sup>lt;sup>209</sup> En muchos casos el arte ha sido partícipe en los *trabajos de la memoria*, por ejemplo, en la Argentina colectivos artísticos han trabajado de manera activa en repensar el pasado a partir del señalamiento de los hechos vergonzosos de la dictadura- *El Grupo E.T.C, GAC, Hijos*.
<sup>210</sup> La historia de la Lucha de los Pobres se remonta al 21 de agosto de 1983 cuando sectores

Populares de Quito y de provincias (principalmente una colonia lojana) invadieron con acciones organizadas la Hacienda Santa Ana - propiedad de la familia Peñaherrera, de una monja – "la sargenta Peñaherrera", la cual era propietaria única.

comienzo de una larga lucha que duro diez años.

uh.. La vida que hemos pasado si es duro, ya le digo mis hijos los mayores también sufrieron, nos íbamos con la carretilla de la ropa y de una vez a traer tanques de agua madrugábamos cinco cuatro e la mañana para ganar una piedra y lavar la ropa, o sea la vida fue dura aquí" (Amparo Rivadeneira, entrevista, 2010).

Represión policial, años de dormir en casas de madera y techos de plástico, con el riesgo de electrificarse. Peleas que llegaban a los puñetes por el acceso a los servicios básicos, son parte de las memorias de los moradores. Recordemos que Stuart Hall (1984: 5) pensaba a la cultura popular desde la perspectiva de la lucha contra lo hegemónico. Para el autor no hay ninguna «cultura popular» autónoma, auténtica y completa que esté fuera del campo de fuerza de las relaciones de poder cultural y dominación. En el caso del barrio *La Lucha de los Pobres*, la disputa se viabilizó por la organización de sectores populares. Siguiendo a Fabian, este fue un momento de libertad en la cultura popular. (1998)

La práctica de Ortega portó la intencionalidad de trabajar la memoria, en su sentido práctico *Anónimos* se subordinó a un papel extra estético, a un lugar liminal entre lo artístico y lo político. La obra se desmaterializó y pasó a jugar el papel de una conmemoración, sin embargo, a diferencia de las conmemoraciones oficiales, que escenificadas por medio de ceremoniales patrios, monumentos, estampillas y calles con nombres de próceres, como parte de las narrativas del poder, la propuesta del artista pasó a ser una celebración desde la gente. Tanto el hecho de elegir los nombres, como el proceso de mandar a hacer las placas y colocarlas en las calles tienen un carácter simbólico de apropiación del espacio público producido desde la memoria del barrio. En palabras de Juan Fernando Ortega:

El proyecto en sí, surgió de la necesidad de trabajar a partir de la organización social como generadora de sus propios símbolos, a partir de sus propios argumentos y motivaciones, sin la dependencia a veces limitante de las instituciones como es en el caso de la nomenclatura de calles, en la cual la *institución* impone nombres de acuerdo a sus referentes, es decir desde el poder oficial y sus intereses (Juan Fernando Ortega, entrevista, 2010).

Son interesantes los nombres que los moradores escogieron: Virgen del Cisne, por la fe de

los primeros moradores lojanos. *Padre Carolo*, en honor del difunto cura italiano que fue benefactor de la zona. El resto de las calles inauguradas tienen relación con la invasión, así la avenida principal se llama *21 de agosto*, en honor al día de 1983 en el que se invadió la Hacienda Santa Ana.

Los nombres de las calles va a nombre de aquel tiempo en que se lucho, se invadió la tierra el 21 de agosto de 1983 y desde ahí de esa iniciación sigue el barrio, por ese afecto a esa invasión, a esa dura tarea de invasión que hubo con los moradores donde dormían con cartones, fue una invasión desesperada donde venía la policía y la gente teníamos que correr, entonces por eso se le ha puesto a la avenida principal 21 de agosto. (Amparo Rivadeneira, entrevista, 2009)

A mi manera de ver, la obra de Ortega, se inscribe dentro de lo que se ha dado en llamar "arte dialógico". De acuerdo a Grant Kester (2004) este tipo de producción crearía formas más abiertas de interacción participativa mediante el diálogo. En ese sentido, Ortega, como otros artistas emergentes, trabajan a partir de demandas y narrativas de la comunidad. La importancia simbólica del proyecto va más allá del arte tal como se lo concibe desde las instituciones y topa los espacios de la memoria política de una comunidad en concreto. Se puede argumentar que también va más allá de la esfera de la representación, tal como la entiende Hall (2001: 4-6). El artista no está haciendo un registro sobre el barrio y representándolo visualmente, está interactuando con personas e involucrándose con procesos concretos que permitan la reactivación de la memoria social. Al hacerlo, no tiene la pretensión de representar al otro, sino más bien proponer un proyecto orientado a la construcción conjunta de significados. No es solo el resultado visible lo que da sentido a la obra sino todo ese proceso de diálogo y negociación necesario para su implementación.

La propuesta en concreto, generó dinámicas en el barrio, los vecinos siguieron nombrando las calles tal como se lo propusieron y están en el proceso de legalizarlas en el municipio. Si bien no se puede decir que las dinámicas de la memoria se dan por la intervención del artista, su propuesta contribuyó a que la gente resignifique y actualice sus propias historias.

Para concluir quiero hablar de la propuesta El Patio de los Pecadores, expuesta en el marco del proyecto Arte Contemporáneo en Patios de Quito (2010)<sup>211</sup>. En esta obra Miguel Alvear mantiene el interés de gran parte de su obra, recorrer los límites de la visualidad popular subiendo el volumen a los códigos de representación (Carrión 2003). Un niño Dios gigantesco, y además de eso inflable, es colocado en un patio del Centro Histórico de Quito, retazos de figuras sagradas son pegados formando réplicas monstruosas pero divertidas de niños dioses. Hasta ahí, la propuesta puede ser leída como una obra de arte contemporáneo, se puede ubicar el gesto irónico del artista, la mezcla de elementos visuales de los vendedores de globos callejeros con imágenes religiosas, etc. Afortunadamente, la propuesta es mucho más compleja, el patio en que se la ubicó es un patio vivo, lleno de artesanos que -en palabras de Don Oswaldo Vargas, impresor que mantiene la técnica tipográfica- tienen saberes de artistas. (entrevista, 2010). De acuerdo a Vargas, el proyecto propuesto por Alvear activó la vida social de la casa y su propia práctica artesanal, la misma que estaba debilitada por la presencia de nuevas tecnologías y el desplazamiento de los antiguos saberes del ámbito del Centro Histórico de Quito. Para X. Andrade (2010) el proyecto es importante porque visibiliza procesos de sutil exclusión patrimonial e invita a pensar en que el real patrimonio del Centro Histórico está en las manos de la gente. La obra fue colaborativa en el sentido que cada artesano aportó al proyecto desde sus propias prácticas. El espacio fue nombrado como Patio de los Pecadores por los propios usuarios de la casa, para que la gente entrara por "malicia" (Oswaldo Vargas, entrevista, 2010).

\_

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup> La propuesta fue parte del evento Arte Contemporaneo en Patios de Quito organizada por la Fundación el Comercio y curada por el cubano Gerardo Mosquera. La muestra realizada en septiembre del 2010 consistió en intervenciones artísticas en los patios coloniales de Quito, la mayoría de las obras presentadas por artistas internacionales tuvieron características estético-formalistas, no obstante unas pocas propuestas, como la de Alvear, logrando rebasar este marco planteado por las instituciones. Este evento contó con una gran cantidad de auspiciantes y una considerable publicidad y atención de los medios.



Figura No. Carmén Enriquez enseña su espacio de trabajo en el marco del Proyecto el Patio de los Pecadores 2010. Fotografía. Manuel Kingman 2010.

En ese proceso lúdico los artesanos recibieron a los visitantes, mostrando las fotografías, el arte del salón de belleza, o los procesos de imprenta, también se mostraban cuadros pintados a mano, muestras de joyas, etc. Hay que decir que la principal propuesta de Alvear consistía en visibilizar las dinámicas artísticas del patio, así sus intervenciones acompañaron ese objetivo. El día 18 de octubre de 2010 los vecinos del *Patio de los Pecadores* estaban desinflando al niño, cuentan que quieren volver a inflarlo en diciembre. Otros proyectos surgen: tomar fotografías con el niño gigante, cobrar un dólar y repartir a los niños pobres de la 24 de mayo, "que son muchos". Si luego de ser bendecido por el cura, el gesto irónico de Alvear se convirtió –a pesar de ser inflable- en un objeto sagrado y en "un patrimonio de la casa"; si luego de la experiencia, la propuesta se transformó en una práctica social dignificante, operando resignicaciones y apropiaciones del arte contemporáneo por parte de la cultura popular y no solo en el otro sentido. Planteada a través del dialogo de saberes, la obra produjo lo que Clifford (2003: 34) denomina una "zona de contacto", un sitio en el que se da la posibilidad de un

espacio de encuentro a través de apropiaciones, traslaciones y resignificaciones. <sup>212</sup> Aunque el autor ve a la "zona de contacto" como un término útil para describir los intercambios que se dan en los museos contemporáneos entre concepciones temporales y espaciales diversas y entre posiciones de poder que se negocian en esos espacios, pienso que esa noción es igualmente útil para describir un proyecto como el de *La Casa de Los Pecadores*. El yo y el otro, el yo del artista relacionado con el otro artesano, la distinción entre el arte y la artesanía deconstruida por un involucramiento creativo de los partícipes. En el que "uno mismo dio la idea y uno mismo puso las cosas" (Oswaldo Vargas, entrevista, 2010) En palabras de Oswaldo Vargas:

El artesano cuándo domina la materia puede crear, el artista también crea, el artista es artesano porque si utiliza el método antiguo para hacer las cosas es artesano, [...] mejor dicho el artista y el artesano somos completos. (Oswaldo Vargas, entrevista, 2010)

En este capítulo he reflexionado sobre las distintas posibilidades de relacionamiento del arte con la cultura popular y lo he hecho a partir de algunas propuestas significativas, parte de las cuales han sido invisibilizadas por la historia y la crítica de arte. Si bien es cierto que hay otros casos que podían haber sido analizados, el hacerlo rebasaba los límites de este estudio. Lo que ha primado en la selección de las propuestas no ha sido necesariamente la trayectoria de los artistas, ya que parte de ellos son poco conocidos, sino su interés para el debate. Tanto las propuestas artísticas que trabajan resignificando la cultura popular, como las prácticas artísticas que se ocupan del espacio público, son significativas en términos sociales. Las propuestas dialógicas, en particular, se acercan a lo antropológico debido a su incorporación de métodos etnográficos en el arte y al tipo de relaciones que plantean con el otro.

-

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup> Clifford toma el concepto de Mary Louise Pratt, quién a su vez lo construye a partir del concepto de "lenguas de contacto" de los sociolinguistas y de la noción de Fernando Ortiz de "transculturación". Para Pratt el concepto l es útil para explicar el espacio y el tiempo en el que se dan los procesos desiguales de apropiación y traducción entre el dominante y el dominado. (Clifford 2003: 34)

#### **CONCLUSIONES**

En este texto me propuse abordar la relación entre arte contemporáneo y cultura popular, en el contexto de Quito, entre 1990 y el 2010. Eso me ha permitido ubicar una heterogeneidad de propuestas artísticas. El criterio de selección de las mismas ha estado dado por su relevancia práctica y por su capacidad de incidir en el debate cultural contemporáneo. Estoy consciente, sin embargo, de que toda selección arbitraria y que muchas propuestas de calidad se quedaron afuera.

El estudio se presenta como un primer acercamiento a un tema complejo y con muchas aristas. Si bien he procurado hacer una contextualización, tomando en cuenta las distintas fuerzas en juego dentro del campo del arte, he preferido tomar como eje de la investigación los procesos artísticos, antes que los relatos institucionales.

En el primer capítulo hice una revisión teórica de literatura relacionada con cultura popular. Fueron importantes para este estudio los aportes clásicos de Bajtin (2003) enriquecidos por las discusiones de Stallybrass y White (1984), la idea introducida por Fabian de que la cultura popular se expresa, sobre todo, en momentos de libertad (Fabian 1998) y la relación de esta noción con la de hegemonía de Gramsci (Hall 1984), (Crehan 2004). Además, fue enriquecedora para este trabajo la discusión en torno a la cultura popular latinoamericana (Escobar 2008, Rowe y Schelling1993, Canclini 1990). Estas concepciones llevaron a una definición de la cultura popular como un elemento dinámico y con características contra-hegemónicas que no le son inmanentes, sino que más bien se activan en contextos específicos. Esta base conceptual fue útil para entender las características de la cultura popular activadas y resignificadas por las prácticas artísticas quiteñas.

Conceptos como sistema de arte y cultura (Clifford 2001) y puesta en escena de lo popular (Canclini 1990) fueron claves para captar los procesos de asignación de valor a la cultura popular por medio del despliegue museográfico y académico. En esa línea fue importante el aporte de Ticio Escobar (2008) ya que su pensamiento da cuenta de los procesos de construcción de la categoría arte como un estatuto privilegiado y de lo popular como algo menor. Para este autor es necesaria una deconstrucción continua de

estas nociones. Estas reflexiones permiten entender la cultura popular como sujeta a una construcción constante que se aplica tanto a los museos, como a la academia y al arte contemporáneo.

El concepto de apropiación fue central para percibir el acercamiento que se ha dado, tanto en arte como en antropología, a la diferencia cultural. Como argumentan Marcus & Myers (1995), la representación de la otredad ha sido un elemento común al arte y de la antropología, mediado, a su vez, por cuestiones de poder. Schneider (2006) observa las prácticas de apropiación del arte contemporáneo y evidencia dos tipos básicos: la que asume los elementos superficiales y la que se acerca a las realidades complejas mediante una aproximación profunda hacía el otro. De acuerdo a Prada (2001) en la década de los 80 hubo artistas que asumieron los discursos de la modernidad de modo cuestionador. Como vimos en este estudio, la apropiación de la cultura popular se dio de manera constante y sirvió para articular comentarios críticos, mediante procesos parecidos a los descritos por Schneider (2006) y Prada (2001)

En el segundo capítulo abordé el tema de arte contemporáneo y cultura popular desde una perspectiva regional. Tanto en la teoría artística como en algunas prácticas artísticas latinoamericanas, el reconocimiento de lo local ha permitido pensar la diferencia y la especificidad de nuestra producción, frente a una visión del arte universalista, administrada desde los centros. Tomé a Micromuseo y Popular de Lujo como estudios de caso para evidenciar la presencia de la discusión sobre la cultura popular a nivel regional-andino. En estos proyectos se despliegan reflexiones, catalogaciones y gestiones en torno a lo popular. Considero que a diferencia de los procesos clasificatorios de la diferencia cultural descritos por Clifford (2001) y la puesta en escena de lo popular analizada por Canclini (1990) para el caso de los museos, las prácticas de estas plataformas se relacionan con la diferencia no tanto desde un acercamiento institucional como desde una motivación grupal, vinculada con procesos de democratización de la sociedad y desde una gestión precaria en cuanto a recursos económicos. Tanto en Micromuseo como en Popular de Lujo se da una relación directa con los artistas populares, a la vez que una recreación y retroalimentación de sus propuestas. Esta relación se basa en una transparencia en cuanto a las intensiones y está atravesada por lazos emotivos entre los actores. 213

En el tercer capítulo se realizó una lectura histórica de los procesos artísticos contemporáneos, teniendo como eje la relación con lo popular. Esta lectura fue necesaria para develar sucesos que han quedado al margen de cualquier relato suscitado desde la historia del arte, como narrativa parcial y parcializada. Dados los alcances de esta investigación muchos procesos quedan sin dilucidar. Lo importante, en todo caso, es el debate que se arma en torno a ello.

Ya para años más recientes, se ubican algunos hitos. En la década del noventa, el espacio de *El Pobre Diablo* fue un escenario clave para la articulación de prácticas artísticas que se apropiaron de la cultura popular para manifestarse políticamente y reaccionar frente a una institución arte anclada en valoraciones modernas del quehacer artístico. El lustro que va del 95 al 2000 se caracterizó por la efervescencia y la afirmación de un campo artístico; esta articulación se puede constatar observando las reacciones del arte ante la debacle del sistema político y económico a fines de la década. En ese periodo se dan procesos de reconocimiento institucional del arte contemporáneo, que al poco tiempo se van al traste como consecuencias colaterales de la crisis política y social de fines de los 90. La generación de artistas que emerge en la década del 2000 se enfrenta a la precariedad institucional absoluta, en ese contexto se realizan intervenciones artísticas en el espacio público cercanas al site –specific como un modo de acercarse a la gente y dialogar con la memoria de los espacios. En ese periodo también surgió el encuentro de arte urbano *al-zurich*, una plataforma idónea para el surgimiento de propuestas artísticas dialógicas y relacionales.

El cuarto capitulo se basó en estudios de caso que permitieron develar la heterogeneidad de acercamientos hacia lo popular, así como las resignificaciones y traducciones de la cultura popular por parte de los artistas. A partir de esta investigación se puede afirmar que ha habido un interés reiterado de muchos artistas contemporáneos en la cultura popular que ha llevado a su incorporación constante en el campo del arte. El arte contemporáneo propuso -a través de lo popular- una serie de discusiones que

\_

<sup>&</sup>lt;sup>213</sup> Esto es visible tanto en el caso de Popular de Lujo, como en el de Micromuseo. Los vínculos con los artistas populares no se dan de la noche a la mañana, se generan a través de relaciones entabladas durante un largo período y por procesos de trabajo colaborativos.

operaron tanto dentro del sistema de arte como fuera de él. La cultura popular fue una matriz de contenidos, los cuales fueron actualizados por las prácticas artísticas contemporáneas.

¿Cuáles fueron los aportes de la cultura popular para el enriquecimiento del arte contemporáneo en el plano estético-discursivo? Podemos decir que en muchos casos la cultura popular aportó con un tipo de visualidad y textualidad que dotó a las prácticas artísticas de significantes críticos. Bajtin (2003) encontraba que en la cultura popular medieval habían elementos de resistencia: el lenguaje de la plaza pública, el carnaval, la risa y el cuerpo grotesco eran para el autor articulaciones que revertían las categorías de lo alto y lo bajo. <sup>214</sup> En los casos de estudio aquí abordados los conceptos de Bajtin, enriquecidos por los aportes de sus críticos, han sido de mucha utilidad, ya que justamente las manifestaciones de la cultura popular que el autor describe han sido apropiadas y resignificadas por el arte contemporáneo. No se trata de algo casual sino que está relacionado con determinados contenidos transgresores.

Entre las transgresiones presentes en la cultura popular y las transgresiones que el arte contemporáneo realiza resignificando lo popular, hay diferencias conceptuales y de forma. Si en la cultura popular se producen ciertas transgresiones y prácticas de escamoteo que operan en el ámbito de lo cotidiano (De Certeau 2000: 31), en muchas de las prácticas artísticas tratadas en este estudio los elementos transgresores de la cultura popular se han articulado de otras maneras y a través de intencionalidades, poéticas y políticas de representación diferentes. En algunos casos, la cultura popular se ha resemantizado para circular de manera disruptiva en el campo del arte. En otros casos, se ha dado una apropiación de códigos, visualidades y textos con la intencionalidad de realizar comentarios críticos sobre coyunturas específicas de la realidad social.

En las etapas abordadas en este libro he encontrado tres tipos de acercamiento a la cultura popular que coinciden también con períodos distintos:

-

<sup>&</sup>lt;sup>214</sup> Como vimos, los conceptos de Bajtin (2003) han sido debatidos. Stallybrass y White (1986) prefieren hablar de transgresión para dar cuenta de procesos culturales complejos que requieren de contextualización histórica para su análisis, para los autores el lenguaje de la plaza pública se ubica en la intersección entre lo alto y lo bajo y no tanto al margen de la cultura oficial.

<sup>215</sup> Como ejemplo del uso del humor y la ironía se pueden ver las propuesta: *La Lotería a todo* 

- 1) La apropiación visual y textual de los contenidos de la cultura popular, (acercamiento predominante en la década del 90). En esta fase se realizaron propuestas que tendían a burlarse de la institución arte, (Patricio Ponce 1998, PUZ 1995); discusiones sobre la identidad en propuestas que ridiculizan y ponen en tela de juicio los relatos del estado- nación (Pablo Barriga 1995, Patricio Ponce 1998, Ana Fernández 2000). En muchas de estas propuestas también fue la subjetividad personal el ámbito desde el cual se realizaron comentarios críticos (Ana Fernández 2000, Jenny Jaramillo 1995).
- 2) Prácticas contextuales de inserción en el espacio público, (tránsito de la década del 90 al 2000). Estas propuestas surgen como respuesta al cierre de espacios para el arte, producto de la crisis económica de fines de los noventa, pero también como una necesidad de buscar nuevos públicos. Estas prácticas se acercaron al espacio público para dialogar con contextos y realidades específicas mediante instalaciones y performances (Ana Fernández 2000, Fabiano Kueva 2002, Manuel Kingman 2003, PCCP 2002, Tranvía Cero 2002, Santillán 2000- 2001, Colectivo El Depósito 2004).
- 3) Prácticas artísticas dialógicas y relacionales (predominantes en la década del 2000). La realización del encuentro de arte urbano al-zurich abrió una plataforma para la realización de este tipo de propuestas. El encuentro planteó un desafío a los artistas, en cuanto los empujó a relacionarse con las realidades específicas de los barrios del sur de Quito durante un período de tiempo sostenido<sup>217</sup>. En este proceso tanto los artistas participantes como Tranvía Cero (colectivo organizador del evento) han tenido que desarrollar y replantear el concepto del proyecto así como las metodologías de trabajo.<sup>218</sup> En las prácticas que fueron abordadas en esta tesis (Puebla 2004, Balseca 2005, Falco 2005, Ortega 2007) los artistas lograron generar metodologías de trabajo que llevaron a que la gente de los barrios se involucre haciendo suyas las propuestas. Estas prácticas artísticas me han interesado porque ha habido una coherencia entre la parte estética, el aspecto conceptual y político de cada obra con la implementación práctica de las mismas,

<sup>216</sup> Como ya hemos dicho antes, son un referente, otras experiencias realizadas a nivel nacional como Invade Cuenca (Cuenca -1998) Y Ataque de Alas (Guayaquil 2002).

<sup>&</sup>lt;sup>217</sup> Esta relación se da durante un periodo sostenido de tiempo que va de semanas a meses.

<sup>&</sup>lt;sup>218</sup> De acuerdo A Pablo Ayala y Samuel Tituaña de Tranvia Ĉero en cada edición de al – zurich se da un reajuste metodológico del proyecto.

un proceso que como lo hemos visto a través de los estudios de caso no depende solo del artista sino también de la interacción con la gente.<sup>219</sup>

Para reflexionar sobre las propuestas artísticas opté por marcar ejes temáticos que aglutinen a varias obras a partir de sus coincidencias conceptuales. Este ejercicio permitió realizar un ejercicio comparativo y ubicar líneas de reflexión y experimentación en el arte contemporáneo. Por ejemplo en el eje memoria popular se tomaron en cuenta las maneras en que las obras de Miguel Alvear, Fernando Falconí (Falco) y Juan Fernando Ortega dialogaron con la memoria de distintos grupos sociales, activando la memoria popular desde variadas estrategias artísticas.

A continuación enunciaré algunas reflexiones generadas en el desarrollo de este estudio.

#### En torno al concepto de cultura popular

Una vez concluida esta investigación siento que el término cultura popular continúa siendo válido para los debates relacionados con el arte. Sin menoscabar otros términos posibles, como el de culturas subalternas, me parece que la noción de cultura popular provee de un aparataje útil en el abordaje de fenómenos culturales en sociedades como la nuestra. Hay que decir que muchos de los artistas tratados en este libro no se identifican e incluso se distancian de esa noción, la misma que es asumida como estática y privativa de una clase, de ahí que tengan muchos más acogida términos como barroco o como ethos barrroco (debido sobre todo a la influencia de Bolívar Echeverría). No trato de forzar los significados de las propuestas artísticas aquí examinadas, hacia una definición mediada por este concepto. Si lo uso es por su potencial analítico y crítico, independientemente de las lecturas que se hagan en el campo de la práctica artística. Hay que decir que muchos prejuicios hacia el término se deben a sus antiguas connotaciones, relacionadas con el poder implícito del investigador en la construcción y delimitación de un sujeto de estudio y en la relación conflictivamente ética entre el investigador y el investigado, asociada con

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup> Eso no significa que todas las propuestas artísticas realizadas en el marco de *al-zurich* tengan esas características. Hay propuestas que por razones variadas fallan en el proceso de interactuar con la gente.

la antropología clásica. Y también por resistencias frente a la categoría de lo popular por su identificación con un acercamiento folklórico basado en la búsqueda de esencias culturales.

En este estudio se ha asumido la cultura popular como un espacio dinámico de producción de significados, prácticas creativas y resistencias y como parte de procesos complejos en los que se dan flujos en sentidos múltiples entre lo alto y lo bajo, lo moderno y lo tradicional y lo local y lo global. Estos cruces e hibridaciones no se dan de una manera armoniosa sino de forma más o menos conflictiva, dependiendo de las fuerzas y poderes en juego. La cultura popular constituye una categoría útil para ubicar un mundo social en movimiento, que no se circunscribe a lo tradicional, entendido como un resguardo de identidades esenciales, sino que es un elemento dinámico y que se expresa en momentos de libertad. Para Fabian (1998) esto significaría que la cultura popular no se encuentra confinada a una comunidad auto contenida, más bien se trataría de activaciones que tienen que ser analizadas de manera específica. (Fabian 1998) Lo popular también está presente en el sentido de Bajtin (2003) como cultura de la plaza pública, que a la vez que transgrede el espacio de lo oficial (Stallybrass y White 1986) es constantemente reorganizado y desorganizado por las fuerzas de lo dominante (Hall 1984).

Las miradas del arte contemporáneo a la cultura popular son complejas y se caracterizan por una heterogeneidad de acercamientos y estrategias; un análisis del arte contemporáneo solo es posible a partir del entendimiento de propuestas concretas relacionadas con la representación de lo popular, pero también de las tensiones que genera la relación del artista y su producción con los diferentes públicos, tanto en términos de producción de imágenes como éticos. El problema del poder está siempre presente en el tema de la representación y es aún más delicado y complejo cuando se involucra al otro; a su vez la problemática del poder va de la mano con las respuestas desarrolladas dentro de lo que podríamos llamar una política en el campo del arte. El debate sobre la cultura popular ha servido para movilizar discusiones claves en el campo artístico y en este sentido algunos artistas contemporáneos han dado un vuelco, al dejar de buscar en lo popular el resguardo de la identidad.

La emergencia y reactivación de lo popular por parte del arte contemporáneo se dio en el tránsito de la modernidad artística a la contemporaneidad. En este proceso el arte contemporáneo se habría distanciado de la representación paternalista de lo popular, dejando de aprehenderla como un resguardo de identidad nacional\_(Vorbeck 2007). Se podría decir que los contenidos de la cultura popular pasaron a ser resemantizados en el campo del arte, deviniendo en significantes cargados de significados críticos utilizados para desestabilizar, descentrar y deconstruir nociones tradicionales y hegemónicas, entre ellas las de modernidad, nación, identidad nacional.

Entre el arte contemporáneo y el arte moderno hay diferencias en cuanto a la forma de representar lo popular. Si en el arte moderno se trata de captar elementos de la vida popular y representarla en un soporte, en el arte contemporáneo hay un influjo de la vida popular que se manifiesta de manera mucho más fluida debido a las nuevas formas de interacción social y cultural producidas por la mundialización, así como por los cambios generados en el propio campo del arte por las formas actuales de reproductibilidad. Sin embargo las diferencias sustanciales entre lo moderno y lo contemporáneo no están dados tanto por las trasformaciones de la técnica como por las formas de procesar el presente. El surgimiento de lo que se ha dado en llamar arte contemporáneo no significa, por ejemplo, que los problemas de representación hayan terminado, sino que han sido colocados en un nuevo plano, relacionado con el desarrollo de la modernidad y la posmodernidad.

En las obras artísticas de los noventa este influjo se manifiesta como una estética que sirvió para articular argumentos políticos. En la transición de la década, en cambio, surgió la necesidad de acercarse a contextos sociales específicos interactuando con nuevos públicos. En el 2000 se produjeron trabajos con sectores populares a través de la realización de prácticas artísticas dialógicas. Al mismo tiempo la producción artística en su conjunto, independiente de su carácter modernista o contemporáneo, se vio sujeta a nuevas presiones, provenientes de las instituciones, la cultura del espectáculo y el campo del arte, constituido como un escenario global, con sus propias estratificaciones y distinciones.

#### La diferencia cultural

No podemos olvidar que la cultura popular ha sido asimilada como la otredad; muchas expresiones artísticas ven a la otredad como un objeto de deseo en el sentido de que representa un mundo fascinante y solo alcanzable a través de la representación. Como anota Jean Franco, la noción de cultura popular en el arte contemporáneo muchas veces conlleva a una comprensión nostálgica y romántica de ciertas costumbres y prácticas sociales que desaparecerán por los procesos de la globalización (Franco, 1996). Sin embargo, para muchos de los artistas considerados en este estudio, lo popular no está alojado tanto en la imagen lejana de la otredad, sino que forma parte de su propio mundo de vida. Repertorios y vivencias cercanos son los que nutren a la práctica de muchos de los artistas discutidos en este libro. Pero sobre todo se trata de esfuerzos por desarrollar un nuevo reparto de lo sensible, en el que las grandes separaciones entre lo que se califica como arte y lo que se define como popular sea superado .

Cada caso de estudio, puede dar cuenta distintos intentos de acercamiento entre distintas esferas. Si en las prácticas artísticas de los noventa se da una aproximación a la cultura popular en la que prima la distancia, en la década del 2000 muchas prácticas tienden a una aproximación dialógica y sostenida, orientada a construir puentes y en algunos casos flujos de comunicación con la diferencia cultural. Lo interesante es que en muchas propuestas hay quiebres que provocan una relación productiva con la diferencia, en la que tanto el artista como el público (convertido muchas veces en co-productor de la obra), se ven involucrados en procesos en los que se potencian tanto los contenidos de la cultura popular como las propuestas de los artistas. Un ejemplo de este tipo de potenciación se da en *El Patio de los Pecadores* de Miguel Alvear (2011), en esta propuesta tanto el artista como los artesanos se vieron abocados a un involucramiento que potencie tanto la incidencia de la obra como las relaciones sociales y la memoria de los habitantes del lugar. Independientemente de los logros de este tipo de experimentaciones, lo interesante es la problemática generada en relación a estos ámbitos en tensión.

En la actualidad, la propia cultura popular se alimenta de repertorios culturales diversos, de modo que no podemos hablar en términos puristas de lo que le constituye. Cuando hablamos de lo popular en un contexto globalizado nos ubicamos en situaciones

de flujo y cambios constantes en las que buena parte de los elementos son producidos translocalmente, como parte de la cultura de masas o del fenómeno migratorio, siendo permanentemente redefinidos de acuerdo a los diversos contextos. Como hemos visto en algunos ejemplos (*Sapo Inc.* Patricio Ponce, Wilson Paccha, etc.) esos flujos globales, así como la interpretación que la cultura popular hace de los mismos, han sido traducidos por el arte contemporáneo. Desde esta perspectiva, no caben discusiones sobre el carácter auténtico o inauténtico de lo popular o de sus apropiaciones.

### Arte contemporáneo y cultura popular:

## De la apropiación estética de los objetos a la relación con los sujetos

Aunque se trata de un debate universal, ha sido útil para este estudio registrar, de modo específico, las formas como la relación con lo popular se ha ido modificando. A mediados de la década de los 90 los requerimientos de arte por acercarse a lo popular se orientaron a la apropiación estética de sus contenidos visuales, lo cual permitía desplegar críticas sociales y cuestionamientos al campo artístico desde la perspectiva autoral de cada artista, tal como lo vimos en la propuestas de Ana Fernández, Pablo Barriga, Jenny Jaramillo, Patricio Ponce, el *Colectivo PUZ*. Estas propuestas fueron efectivas en apropiarse de esa cultura, resignificando sus contenidos como discursos críticos, aunque dejaron de lado las formas de interacción de los sujetos en medio de esos procesos. El tradicionalismo y provincialismo con que continuaba operando el sistema del arte en el Ecuador de comienzos de los noventa, centrado en la valoración formalista y en la adoración del objeto artístico como objeto de alta cultura, así como una crítica de arte complaciente, llevaron a que esos artistas se identifiquen con lo popular —es decir lo que había venido a menos debido a la estimación elitista del arte y busquen en su estética una nueva forma de relación con lo sensible<sup>220</sup>.

En la década del 2000, en cambio, hay una preponderancia de prácticas artísticas que se acercan a los sujetos sociales y mas allá de una apropiación de un tipo de estética

-

<sup>&</sup>lt;sup>220</sup> Como vimos en el tercer capítulo a fines de los ochenta se da un acercamiento edulcorado a la cultura popular en propuestas como las de Endara Crow y Jorge Chalco. A diferencia de estas propuestas que idealizan la cultura popular, las prácticas artísticas contemporáneas las transforman en significantes críticos.

popular, proponen una relación con la cultura popular en su integridad (se relacionaría con el apropiacionismo duro propuesto por Schneider 2006 que plantea una relación profunda con la diferencia cultural). Muchas de estas prácticas artísticas han quedado invisibilizadas u olvidadas por las condiciones experimentales (y muchas veces precarias en cuanto a recursos) en que se desarrollaron, por sus formas características de inserción en el espacio público, y por su carácter efímero o desmaterializado, así como por la falta de medios para la producción y publicación de un registro. Lo interesante es que, precisamente en esas prácticas artísticas, puede mapearse una relación del arte contemporáneo con la cultura popular - considerando que frente a la falta de espacios, pero también por una necesidad de abrir el campo del arte hacia ámbitos extra artísticos y de identificarse con las problemáticas del presente- se realizaron una serie de proyectos que se acercaron de manera directa y abierta a espacios y grupos populares por medio de instalaciones, inserciones performáticas, intervenciones públicas o vinculaciones con la imaginería y la gráfica popular.

Este giro en las formas de aproximación a lo popular que va de la identificación con su estética y con sus contenidos críticos a una relación mucho más dialógica con los sujetos, no se dio de la noche a la mañana. En el lustro que va de 1995 a 1999 se dio una ampliación del campo artístico, provocado en parte por una mayora apertura a contactos e información sobre la escena internacional, pero sobre todo por una politización y una mayor experimentación artística. Todo esto coincide con un momento de fuerte movilización política y social en el que sectores de la sociedad quiteña plantearon posturas contrarias a las políticas económicas neoliberales y de defensa de la democracia. Para poner un ejemplo, en el año 1999 se produce el feriado bancario y la dolarización, este proceso llevó a la politización de algunos artistas, pero también a profundizar en el requerimiento de acercarse al contexto por medio de acciones artísticas (Este fue el caso de las series *Hasta la Vista baby, Tiro al Banco, Procesión* que se realizaron por esas fechas).

Eventos como *Invade Cuenca* realizado en el año 1998, como actividad paralela de la Bienal de Cuenca, y *Ataque de Alas* (2002 Guayaquil) fueron hechos importantes ya que permitieron un trabajo en taller que potenció una actitud experimental en muchos artistas quiteños. En la ciudad de Quito se desarrolló, a inicios del 2000, un interés por el

site-especific, esto es por las realidades sociales e históricas específicas de cada contexto. Puede verse este giro en propuestas como las de Fabiano Kueva, Belén Santillán, Tranvía Cero, Omar Puebla, Manuel Kingman, etc. La organización del encuentro de arte urbano al-*zurich* y el trabajo sostenido de 10 ediciones posibilitó otro tipo de acercamiento a la cultura popular.

En las prácticas artísticas más interesantes desarrolladas de esa década se incluye la voz y opinión de los sujetos sociales, tomando en cuenta nuevas concepciones sobre la ciudadanía y su participación en la sociedad<sup>221</sup>. Hay que reconocer que estos cambios en el arte contemporáneo se alimentan de procesos sociales de reconocimiento y promoción de los derechos ciudadanos y culturales que toman fuerzas a mediados de la década del 2000, en los cuales se promueve la politización y participación civil. El caso de *al-zurich* responde no solo a un proceso suscitado en el campo artístico, también es parte de un largo proceso de consolidación de las organizaciones sociales y barriales del Sur de Quito<sup>222</sup>.

El arte contemporáneo se involucró en las micro-realidades de la vida y la cultura popular a través de la relación con espacios barriales y comunitarios. En estos procesos la propia figura del artista quedó deconstruida por un trabajo colaborativo, quedando suspendida la idea tradicional del artista configurada en la modernidad. Paralelamente se estaba dando una crítica a la institución arte y a la institución museo, tal como habían venido funcionando, como parte de una modernidad tradicionalista.

La relación entre el arte contemporáneo y la cultura popular no se ha dado necesariamente de manera armoniosa y libre de conflictos. En las prácticas artísticas desarrolladas en el marco de *al-zurich*, los desajustes y tensiones entre el artista y la comunidad y entre la concepción primordial de la propuesta y las transformaciones que se provocan en su implementación en el ámbito barrial se presentan a lo largo de todos los procesos artísticos. Es en el periodo de realización de la propuesta donde se presentan

Para ver este proceso se puede consultar la ponencia de Samuel Tituaña presentada en el en II Encuentro de la Razón Incierta, OJO! Procesos Locales (desde el Sur de Quito)Cultura y trasformación social, Edición Maria. F. Troya. 117 135.

No hay que perder de vista que paralelamente a estos cambios en la escena artística se había venido desarrollando un importante debate sobre ciudadanía dentro de las ciencias sociales ecuatorianas. Este debate introdujo tanto una perspectiva social como étnica, así como un enfoque de género.

dificultades concretas, en un proceso artístico en el que es crucial la relación personal con la gente del barrio, se pueden presentar múltiples dificultades, algunas fuera del alcance del artista (Samuel Tituaña, entrevista, 2010). Sin embargo, hay que decir que en un arte de carácter procesual realizado en el ámbito urbano, esas tensiones son inevitables y a la vez parte constituyente del proceso de realización de la propuesta (Ernesto Proaño, entrevista, 2010).

No se puede dejar de reconocer que la cultura popular está presente en el arte contemporáneo de manera visual, sonora y textual. Lo interesante a mi entender es que también es algo que se relaciona directamente con la memoria social y con las disputas de la memoria. En ese sentido, hay que constatar que el arte se permea tanto de los aspectos formales de la cultura popular como de sus contenidos más complejos y profundos relacionados con la memoria social, los sistemas de funcionamiento social y la politicidad. Se nutre de la vida cotidiana y de las luchas sociales, de los conflictos por el reconocimiento y el sentido de la dignidad humana, de las resistencias y las dominaciones, así como de aspectos problemáticos de lo popular como es poder, el sexismo y el racismo. Estos tópicos se despliegan como espacios de indagación del arte contemporáneo en la medida en que esté se inscribe dentro de un campo de reflexión más amplio de base sociológica y antropológica. Se puede pensar que de manera paralela al giro de lo representacional a lo relacional, y de la apropiación estética, también se da un paso de una utilización de los significantes de lo popular a una indagación e involucramiento con sus significados.

## Arte y antropología

Uno de los ejes conceptuales de este trabajo ha sido el paralelismo entre arte y antropología. Marcus y Myers (1995) ubicaban este paralelismo en su acercamiento a la otredad: esto les ha permitido articular posicionamientos críticos frente a la racionalidad de occidente. Schneider y Wright (2006) trabajan a partir de casos concretos las posibilidades de enriquecimiento mutuo dentro del arte contemporáneo. El arte ecuatoriano y particularmente el producido en Quito da en la década del 2000, lo que podríamos califica como un giro etnográfico (en los términos de Foster, 1996) que le ha impulsado a vincularse con la cultura popular y con el espacio social. Con las realidades

de la gente y las pequeñas historias de la vida cotidiana. La Antropología ha influido en el arte no tanto por un cruce institucional articulado, ordenado y coherente, como por tráficos y yuxtaposiciones de contenidos, a la manera de un flujo no programado (Andrade 2007). En ese flujo la utilización de las herramientas antropológicas, así como una conciencia ética de los procesos de representación han sido de vital importancia: sin embargo, la asimilación de ciertos métodos, preguntas y teorías antropológicas se da muchas veces de una manera deficiente e incluso de manera formalista. En el contexto de Quito el giro etnográfico se produjo en un principio por una búsqueda de espacios alternativos para la circulación del arte<sup>223</sup>. Este interés pasó por el reconocimiento del espacio público como un ámbito donde realizar intervenciones críticas relacionadas con el contexto social y cultural.

Algunas de las propuestas de arte público analizadas en este libro pudieron tener limitaciones en cuanto a no lograr interactuar eficientemente con las dinámicas sociales, o tener una limitada recepción por parte de los públicos, sin embargo, lo relevante de estas propuestas radica en su interés en abrir un diálogo con actores y circunstancias específicas.

El surgimiento de *al-zurich* es parte de este proceso, pero su implementación va mas allá del arte público; la iniciativa de *al-zurich* como plataforma artística permite el surgimiento de propuestas dialógicas y relacionales. Estas prácticas artísticas se involucran en mayor o menor medida con las problemáticas sociales, trabajan a través de la investigación en el ámbito de lo urbano y se posibilitan por medio de interrelaciones, negociaciones y diálogos con la comunidad (Samuel Tituaña, entrevista, 2010). La mayoría de esos proyectos no dependen solo del artista. En ese contexto se crea lo que Grant Kester (2004) denomina como comunidades provisionales nucleadas por un proyecto. Estos encuentros dependen no solo de la potencialidad de la idea inicial sino también de la relación entre el productor y la gente.

¿Es posible una relación fructífera entre el arte y la antropología? A partir de este estudio y de mi propia vivencia como artista me atrevo a sostener que un conocimiento más profundo de los debates en Antropología y de las herramientas antropológicas

<sup>-</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>223</sup>Recordemos que en esa época se cerraron las galerías producto de la crisis económica y que en esa época hubo una crisis del campo del arte.

incidiría en un acercamiento de mayor profundidad a las propuestas dialógicas en el campo artístico. La asimilación de la literatura antropológica postestructuralista y los debates planteados desde la Antropología, la Historia, la Estética, los Estudios Culturales y oros campos del pensamiento social, provee a los creadores de herramientas para un posicionamiento crítico frente al tema de la representación y el poder y un cuestionamiento ético sobre las connotaciones de las prácticas artísticas, ya que por la formación de los artistas estas variables muchas veces les son ajenas y las van sorteando sobre la marcha. Al mismo tiempo no podemos perder de vista que las prácticas artísticas conllevan métodos experimentales de trabajo, y sus propias formas de aproximación a la realidad, de algún modo distintas a las de las ciencias sociales. Si los métodos cualitativos en la antropología son una forma eficaz de acercamiento a la realidad, en la medida en que se plantean problemas éticos y epistemológicos, más allá de los meramente técnicos, en el arte contemporáneo los métodos de acercamiento a las realidades contextuales se constituyen como elementos metafóricos de las propuestas que podrían ser útiles para la discusión antropológica<sup>224</sup>. Concuerdo con Schneider y Wright (2006) en que la utilización de estrategias propias del arte contemporáneo brindaría a la antropología de fructíferas metodologías de trabajo. Otra relación posible se daría a través de lo que Marcus y Myers (1995) denominan como Antropología de los mundos del arte, esto es un trabajo etnográfico con relación al arte. En el contexto de Quito, cada año se realizan propuestas artísticas dialógicas y relacionales que son invisibilizadas por la institución arte y por lo que se ha venido ubicando como Historia y Teoría del Arte. Considero que muchas propuestas artísticas brindarían a la antropología un productivo campo de investigación y pondrían en cuestión los límites institucionales de la producción artística.

## Posicionamiento crítico en el arte contemporáneo

Una de las características de las prácticas artísticas abordadas en este estudio es la criticidad de sus políticas de representación. Una primera entrada a esta criticidad estuvo relacionada con la apropiación de los significantes populares para activarlos como significados que apunten a deconstruir diversos elementos presentes en la sociedad. Un

\_

<sup>&</sup>lt;sup>224</sup> La importancia del método como elemento metafórico puede verse en la obra Lo Bueno, lo bello y lo verdadero de Fernando Falconí (Falco) en el contexto del tercer Encuentro de Arte Urbano *al-zurich* 2005.

segundo momento en el desarrollo de un sentido crítico se relaciona con el llamado arte público mediante la inserción de obras en el ámbito urbano, por fuera de la institución arte y como forma de generación de lo que Nancy Fraser llama contra-públicos (Fraser 1999). Algunas de las propuestas de arte público que hemos tratado en esta tesis o bien se alimentan de la cultura popular (*Triciclazo* 2001 *PCCP*) o registran "el rumor de la plaza pública" para amplificarlo y darle relevancia (*Espejo de Sonido* de Fabiano Kueva 2002) En otros casos se relacionan con un grupo social específico para introducir una crítica a la renovación urbana (Manuel Kingman 2003), o se sintoniza con los estados de inconformidad social para potenciar sus posibilidades simbólicas como en *Hasta la Vista baby* (Ana Fernández 2000). Una tercera forma de arte crítico (al que también podríamos llamar arte político) se da en las propuestas artísticas dialógicas, de relacionamiento con la comunidad, desarrolladas en años recientes. Como vimos en el cuarto capítulo, ejemplos de este tipo de proyectos son *Anónimos* de Juan Fernando Ortega (2009) y *Lavandería* de *Los Hijos de la Vecina* (2010).

Hay que decir que la presencia de lo político y de lo crítico en el arte contemporáneo quiteño, no se dio tanto a través de un movimiento artístico - activista o articulado de manera activista<sup>225</sup>, sino de posicionamientos políticos relacionados con determinadas circunstancias o situaciones de poder. Esto no sería posible, si no hubiera habido un medio que sin ser el institucional (o precisamente por eso) favorece este tipo de propuestas.

# ¿El arte contemporáneo se relaciona o depende de la cultura popular?<sup>226</sup>

Para concluir me pregunto si todavía tiene sentido hablar de una relación del arte contemporáneo con la cultura popular en términos tácticos y no más bien un acercamiento estratégico. Una relación en términos de una política estética supondría un acercamiento en una doble dirección, sin embargo, con excepción de la plataforma de *alzurich*, no hay mayores correspondencias o procesos que vayan en uno y otro sentido. En

-

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup>El colectivo Oído Salvaje y Tranvía Cero son colectivos cuya práctica artística se encuentra permeada por el activismo pero no es eso lo que condiciona la calidad de sus propuestas.

<sup>226</sup> Debo este concepto a una conversación informal con la curadora chilena Carolina Benavente quien se hallaba trabajando la relación con lo popular a nivel latinoamericano, esta era la tesis central de su propuesta.

el contexto de Quito, el mundo de lo popular ha sido constantemente visitado por el arte contemporáneo (como en su momento por el arte moderno), paradójicamente los discursos del arte contemporáneo no han pasado a ser un elemento constituyente del ámbito social y gozan de poca popularidad entre la gente. Como hemos visto, esta situación es parte de procesos complejos que dependen de la consolidación de todo un campo del arte, así como de la articulación de públicos pero sobre todo de una relación más consciente entre arte y política. Si bien la cultura popular ocupa un lugar distinto al del arte, la intervención artística se ve en la necesidad de acercarse a ella, unas veces por un interés en reconocerla y resignificarla, y otras por la necesidad de mantener una distancia crítica frente a sus códigos culturales. Tanto en uno como en otro caso hay sentidos críticos y problemáticas éticas que deben seguir discutiéndose. Queda abierta la posibilidad, utópica o no, de que el arte se involucre con los mundos de vida, generando zonas de contacto para un trato horizontal con la gente basado en la negociación conjunta de significados. Como muestra Ranciere esto no elimina la distancia entre espectador y artista, pero abre la posibilidad de un espectador crítico y activo, esto es de un espectador emancipado.

#### Aportes y recomendaciones de investigación

Por motivos de espacio en este estudio quedan pendientes algunos temas de reflexión, cuyo análisis sería productivo para el arte y la antropología. Por ejemplo, el análisis sobre la presencia de la gráfica popular en el debate del arte contemporáneo quiteño que ya habíamos visto en la obra de Ana Fernández y está presente en la obra *La Rotuladora* de Natalia Espinosa, y a un nivel más investigativo en la propuesta editorial *Ojo al Aviso* de Ana Lucia Garcés y Manuel Kingman<sup>227</sup>. Desde el lado de la relación con la visualidad popular también queda pendiente un acercamiento al trabajo de la *Galería Full Dollar* dirigida por X. Andrade, que decidí no incluir en esta investigación por la localización de su práctica fuera de Quito, aunque a ratos me vi tentando a hacerlo por la influencia que su proyecto tiene en el medio quiteño en el debate sobre arte

\_

<sup>&</sup>lt;sup>227</sup> Esta propuesta es interesante porque incorpora un acercamiento investigativo cercano a la antropología en el tratamiento de la gráfica popular, si bien es cierto los autores no son antropológos hay un acercamiento al contexto de producción de las imágenes. Ana Lucía Garcés ha continuado trabajando en esta línea dentro del campo investigativo y editorial.

contemporáneo y en la discusión sobre gráfica popular y con respecto a la relación entre arte y política. Queda por analizar también el proceso de inclusión de la fotografía en el arte contemporáneo y el lugar que ocupa lo subalterno en esas representaciones a través de la obra de Pepe Avilés, Paco Salazar y Diego Cifuentes, entre otros.

Quedan por examinar muchos proyectos presentados en *al-zurich*, incluida la propia práctica artística del colectivo *Tranvía Cero*, o los aportes del *Colectivo Cosas Finas* a la discusión en torno a los medios de comunicación y la creación de medios artísticos comunitarios. También queda por indagar etnográficamente los procesos que los proyectos artísticos generan en la comunidad para ver en qué medida contribuyen a que se consoliden o no los vínculos sociales y las propuestas de cambio colectivas.

Hay muchas cuestiones que por el momento quedan pendientes, la lectura que aquí se ha hecho da cuenta de una rica escena de producción artística, hasta el momento invisibilizada y puesta al margen de la esfera legitimada del arte local y de los circuitos internacionales de circulación del arte. Este análisis puede ser profundizado encontrando vínculos con otros lugares de América Latina. En un campo del arte fragmentario y sin registros en donde temas como los aquí tratados no han recibido suficiente atención, los diálogos y referencias mutuas entre los distintos artistas, así como con los estudiosos del arte, continúa siendo una tarea importante a cumplir.

# **BIBLIOGRAFÍA**

Alvear, Miguel (2004) Prácticas Curatoriales

*Conversaciones: Un chat room con 4 curadores y críticos del Ecuador.* Disponible en: http://www.latinart.com/spanish/aiview.cfm?start=1&id=345

Ampuero, Matilde (2002) *La Artefactoría*, "La Galería Madeleine Hollaender, 25 años apostando por el arte contemporáneo en el Ecuador, entre muchas otras cosas." En *Galería Madeleine Hollaender, 25 años*, pp. 63 -71, Cuenca: Imprenta Monsalve Moreno.

| Andrade, Xavier                                                                                                                                                                                                          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (2010) De los Pecadores, Disponible                                                                                                                                                                                      |
| en: <a href="http://www.laselecta.org/2010/10/de-los-pecadores-por-x-andrade/">http://www.laselecta.org/2010/10/de-los-pecadores-por-x-andrade/</a> visitado en octubre                                                  |
| 6 del 2010.                                                                                                                                                                                                              |
| (2007) <i>Del Trafico entre Antropología y Arte Contemporáneo</i> . Disponible en: http://www.flacsoandes.org/antropologia_visual visitado en mayo 18 del 2010(2007b) "La domesticación de los urbanitas en el Guayaquil |
| contemporáneo" En Revista Iconos 27, ene-2007. Quito: FLACSO sede Ecuador.                                                                                                                                               |
| (s/f) La Cárcel en la Piel, Disponible en:                                                                                                                                                                               |
| http://www.laselecta.org/2009/05/la-carcel-en-la-piel/ visitado en marzo de 2010                                                                                                                                         |
| Alvarez, Lupe                                                                                                                                                                                                            |
| (2002) "Identidades difusas: la obra de Patricio Ponce". En Agulha revista                                                                                                                                               |
| de cultura # 30 - Fortaleza, São Paulo, Disponible en:                                                                                                                                                                   |
| http://www.revista.agulha.nom.br/ag30ponce.htm, visitado en 6 -01-2010.                                                                                                                                                  |
| (2001) "Antigüedades recientes en el arte ecuatoriano." En <i>Políticas de la Diferencia, Arte Iberoamericano de fin de siglo</i> . pp 462–513. Valencia: Generalitat Valenciana.                                        |
| Alvarez, Lupe y Angel Emilio Hidalgo (2007) "El Ecuador del Siglo XX (en los trances del arte)". En <i>Ecuador, Tradición y modernida</i> d, p. 53 – 62. Madrid: Seacex.                                                 |
| Bajtin, Mijail (2003) La cultura popular en la edad media y en el renacimiento: el contexto de François Rabelais Madrid: Alianza Editorial.                                                                              |
| Barriendos, Joaquin (2009) La emergencia del arte "periférico-global". en Revista Ramona 91,                                                                                                                             |
| junio 2009.                                                                                                                                                                                                              |
| (2009b) Desconquistas (políticas) y redescubrimentos (estéticos)                                                                                                                                                         |
| Geopolítica del arte periférico en la víspera de los bicentenarios de América Latina. En                                                                                                                                 |
| Revista Des-hordes net # 0. visitado en febrero de 2010.                                                                                                                                                                 |

Benjamin, Walter (2003) *La obra de arte en la época de su reproductibilidad técnica*, Colonia del Mar: ITACA.

Bourriaud, Nicolas (2001) "Estética relacional" En *Modos de hacer: Arte crítico, Esfera pública y Acción Directa*, Editores Paloma Blanco, Jesús Carrillo, Jordi Claramonte y Marcelo Expósito. pp. 427-445. España: Ediciones Universidad de Salamanca.

| Bourdieu Pierre                                                                                                                                      |  |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| (2002) Las Reglas del Arte, Barcelona: Anagrama(1997) Razones prácticas. Sobre la teoría de la acción, Barcelona:                                    |  |  |
| Anagrama.                                                                                                                                            |  |  |
| (1988) La Distinción: criterio y bases sociales del gusto.                                                                                           |  |  |
| Madrid: Altea.                                                                                                                                       |  |  |
| Brunner, José Joaquín (2004) "Notes on Modernity and Postmodernity in Latin American                                                                 |  |  |
| Culture". En: The Latin American Cultural estudies reader Ana del Sarto, Alicia Ríos y                                                               |  |  |
| Abril Trigo (Eds.) pp 291 -309. Durbam: Duke University Press.                                                                                       |  |  |
| Buntinx, Gustavo                                                                                                                                     |  |  |
| (2007) Lo Impuro y Lo Contaminado, pulsiones Neo Barrocas en la                                                                                      |  |  |
| Ruta del MicroMuseo, Lima: Micromuseo(2006) "El empoderamiento de lo local", Circuitos latinoamericanos/                                             |  |  |
| Circuitos internacionales: interacción, roles y perspectivas. Autores varios.pp. 63-68.                                                              |  |  |
| Buenos Aires, Fundación arteBA,                                                                                                                      |  |  |
| (1996) "The Power and the Ilussion: Aura, Lost and Restored". En <i>Beyond The Fantastic</i> , Gerardo Mosquera (Ed.) pp 299 327. London: Mit Press. |  |  |
| Burke, Peter.                                                                                                                                        |  |  |
| (2008) "Cuarenta años despúes" En: Bajtín y la historia de la cultura                                                                                |  |  |
| popular: cuarenta años de debate Santander: p. 13-18 Cantabria: Universidad de                                                                       |  |  |
| Cantabria(1984) "El Descubrimiento de la Cultura Popular" Historia POPULAR y                                                                         |  |  |
| teoría socialista. Raphael Samuel (Ed.) p. 78-92. Barcelona: Crítica.                                                                                |  |  |
| Cadena, Marisol de la (2004) Indígenas Mestizos: Raza y Cultura en el Cusco.                                                                         |  |  |
| Lima, Perú: Instituto de Estudios Peruanos (IEP).                                                                                                    |  |  |
| Carrión, Maria del Carmén (2003) Divas de la Tecnocumbia: propuestas, riesgos, obras,                                                                |  |  |
| Consultado en http://www.laselecta.org/2009/04/mec-pop-un-proyecto-fotografico-de-                                                                   |  |  |
| miguel-alvear/                                                                                                                                       |  |  |
| Cartagena, María Fernanda                                                                                                                            |  |  |
| (2009) Investigación y documentación sobre archivos de arte                                                                                          |  |  |
| conceptual en Ecuador, "Archivo de Archivos", Proyecto de Archivos en red en América                                                                 |  |  |

Latina, impulsado por la Red Conceptualismos del Sur (RcS), Segunda fase de cartografía de archivos e investigación, coord. Ana Longoni, Miguel López y Jesús Carrillo, auspiciado por la Sociedad Estatal para la Acción Cultural Exterior (SEACEX) y el Museo Nacional Centro de Arte Reina Sofía (MNCARS), España, agosto 2009. (2005) El (des)orden de las cosas: arte y vida cotidiana. Disponible en: www.laselecta.org, visitado en 11 de mayo de 2010. \_\_\_\_(2002) "La Galería Madeleine Hollaender, 25 años apostando por el arte contemporáneo en el Ecuador, entre muchas otras cosas." En Galería Madeleine Hollaender, 25 años, pp. 9 -19. Cuenca: Imprenta Monsalve. Certeau, Michel de (2000) La invención de lo cotidiano 1 Artes de hacer, México, D.F.: Intituto Tecnológico y de Estudios Superiores de Occidente : Universidad Iberoamericana. Clifford, James (2003) On The Edges of Anthropology (Interviews) Chicago, Pricly Paradigm Press \_\_\_\_\_(2001) Dilemas de la cultura, Barcelona: Gedisa. Clifford, James y Marcus George (1986) Writing culture: the poetics and politics of ethnography, Los Angeles: University of California Press, Crehan Kate (2002) Gramsci, culture and anthropology. Los Angeles: University of California Press. Crimp, Douglas (2005) Posiciones críticas: ensayos sobre las políticas de arte y la identidad. Madrid: Akal. Danto, Arthur \_(2002) La transfiguración del lugar común, Buenos Aires, Paidos, \_ (1997) After the end of art, Princeton Univ. Press Debord, Guy (1958) Teoría de la Deriva. La International Situationiste. Disponible en http://www.sindominio.net/ash/is0209.htm, visitado el 10 de febrero de 2010. Elias Norbert (1986) El proceso civilizatorio - México: FCE. Escobar, Ticio \_(2008 [1986]) El mito del arte yel mito del pueblo. Santiago de Chile: Metales Pesados. \_ (2007) Los Desafios del Museo, el Caso del Museo del Barro, en: Maria

| Luisa Bellido Gant (ed.). Aprendiendo de Latinoamerica, el Museo como Protagonista,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Gijón, Trea, Disponible en visitado en diciembre de 2009.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| (1996) "Issues in Popular Art". En Beyond The Fantastic, Gerardo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Mosquera (Ed.) pp 91 - 112. London: Mit Press.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Fabian, Johannes(1998) Anthropology and Popular Culture. Johannes Fabian. Charlottesville: University Press of Virginia(1983) Time and the Other: how anthropology makes its object New York: Columbia University Press.                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Fajardo Hill, Cecilia (2001) "Venezuela en los 90s, Contexto o descontexto del arte." En <i>Políticas de la Diferencia, Arte Iberoamericano de fin de siglo.</i> pp 358 – 399, Valencia: Generalitat Valenciana.                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Falconí, Fernando (2005) <i>Lo bueno, lo bello y lo verdadero</i> . Disponible en: <a href="http://riorevuelto.blogspot.com/2007/06/obra-lo-bueno-lo-bello-lo-verdadero.html">http://riorevuelto.blogspot.com/2007/06/obra-lo-bueno-lo-bello-lo-verdadero.html</a> , visitado en mayo de 2010.                                                                                                                                                                                               |
| Foster, Hal(1996) "The artist as etnographer", en <i>The return of the real The avant-garde t the end of the century</i> . Massachusets Institute of Technology. pp 171 -204(1983) "The Primitive Unconscious of Modern Art, or White Skins Black Masks". En <i>Recodings: Art Spectacle, Cultural Politics</i> , pp 181-208. Seattle: Bay Press.                                                                                                                                            |
| Foster, Hal, Rosalind Krauss, Yve Alain Bois, Benjamin Buchloch (2006) <i>Arte desde</i> 1900: modernidad, antimodernidad, posmodernidad. Madrid: Ediciones AKAL.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Franco, Jean (2001) "Policia de Frontera". En "Mapas Culturales para América Latina: Culturas híbridas, no simultaneidad, modernidad periférica" Sarah de Mojica (Comp.) pp 47-52. Bogotá: Universidad Javeriana (1996) "Globalization and the Crisis of the Popular". En: The legacy of the disinherited: popular culture in Latin America: modernity, globalization, hybridity and authenticity. Ton Salman (Comp.) Amsterdam: Centro de estudios y documentación latinoamericanos (CEDLA) |
| Fraser, Nancy (1999) <i>Repensando la esfera pública</i> , en : Ecuador Debate, Quito: CAAP. n.46 p. 139                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Fusco, Coco (1998) <i>The other history of Intercultural Performance</i> , (2002) "Narrativizing Visual Culture." En <i>The Visual Culture reader</i> . Mirzoeff, Nicholas (Comp) pp 556 – 564, New York: Routledge.                                                                                                                                                                                                                                                                         |

Garcés, Ana Lucia, Manuel Kingman (2008) *Ojo al Aviso. Una panorámica de la gráfica, el diseño, el arte y la comunicación popular. Quito: La Cajonera.* 

| García Canclini, Nestor                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (2002 [ 1982]) Las culturas populares en el capitalismo. México.                                                                                                                                                                                                                         |
| (1999) La Globalización Imaginada, Buenos Aires: Ediciones Paidós.                                                                                                                                                                                                                       |
| (1996) "Modernity after Postmodernity" En Beyond the Fantastic, Gerardo                                                                                                                                                                                                                  |
| Mosquera, pp 20- 52 Mit Press, London.                                                                                                                                                                                                                                                   |
| (1994) "Redefiniciones: Arte e Identidad en la epoca de las Culturas                                                                                                                                                                                                                     |
| Postnacionales", En Visión del Arte Latinoamericano en la década de 1980. Pp 53 - 61                                                                                                                                                                                                     |
| Lima: Proyecto Regional de Patrimonio Cultural, Urbano y Natural-Ambiental                                                                                                                                                                                                               |
| PNUD/UNESCO, en colaboración con la División de Artes y la Vida Cultural de la                                                                                                                                                                                                           |
| UNESCO y el Centro Wifredo Lam.                                                                                                                                                                                                                                                          |
| (1990) Culturas híbridas. Estrategias para entrar y salir de la modernidad                                                                                                                                                                                                               |
| México: Grijalbo.                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| (1984) "Gramsci con Bourdieu. Hegemonía, consumo y nuevas formas de                                                                                                                                                                                                                      |
| organización popular". En <i>Nueva Sociedad</i> Nro.71, Marzo- Abril de 1984, Pp. 69-78.                                                                                                                                                                                                 |
| Guerrero Andres (1994) "Una Imagen Ventrílocua: El Discurso Liberal de la "desgraciada raza indigena" a Fines del Siglo XIX." Imágenes e imagineros: representaciones de los indígenas ecuatorianos, siglos XIX y XX. pp 197- 252, Blanca Murtorio (Comp.) Quito: FLACSO - Sede Ecuador. |
| Greenberg, Clement (1992) [1939) "Avant Garde and Kitsch" En <i>Art in theory, 1900 - 2000: an anthology of changing ideas</i> , Charles Harrison y Paul Wood,(Comps.). pp: 533 – 537. USA: Blackwell Publishing,                                                                        |
| Gruzinski, Serge (2002) The Mestizo Mind: The Intellectual Dynamics of Colonization and Globalization New York: Routledge.                                                                                                                                                               |
| Greet, Michele. (2003) Pintar la nación indígena como una estrategia modernista en la obra de Eduardo Kingman En: Procesos: Revista Ecuatoriana de Historia Quito, Ecuador: Universidad Andina Simón Bolívar; Corporación Editora Nacional. p. 93 -120                                   |
| Hall, Stuart  (2003) "Introducción: ¿Quién necesita identidad?" En <i>Cuestiones de Identidad</i> Cultural. S. Hall y P. du Gay (Eds.) pp. 13- 39. Buenos Aires: Amorrortu editores.  (2001) Representation: Cultural Representations and Signifying Practices.                          |

Sage Publications: London.

\_\_\_\_\_(1984) "Notas sobre la desconstrucción de «lo popular»" en Historia popular y teoría socialista Samuel, Ralph (ed.), p. 93-110 Barcelona: Crítica.

Horkheimer, May y Adorno, Theodor

1988 Dialéctica del iluminismo, Sudamericana, Buenos Aires.

Ibarra Hernán (2003) "Es la creación de un espacio cultural" En Diario Hoy 5- 10 -2003.

Disponible en http://www.hoy.com.ec/noticias-ecuador/tecnocumbia-fea-pero-sabrosa-157533-157533.html visitado en abril del 2010.

Jameson, Fredric (2002) El giro cultural: escritos seleccionados sobre el posmodernismo 1983 – 1998. Buenos Aires: Manantial.

Jaramillo, Roberto (2003) "Máquina Gris el mal escolar y los radicales libres." En: *Revista Abrelatas No* 2. Quito: La Corporación.

Jelin, Elizabeth (2002) Los trabajos de la memoria, Madrid: Siglo XXI editores.

Hannerz Ulf (1987) Exploración de la ciudad: hacia una antropología urbana, México Fondo de Cultura Económica.

Kester, Grant H. (2004) *Dialogical aesthetics*. Berkeley: University of California Press.

Kingman, Eduardo (2004) "Patrimonio, políticas de la memoria e institucionalización de la cultura" En revista Iconos Número 20. Septiembre de 2004 p. 26-34. Quito : FLACSO sede Ecuador.

Kingman Garcés, Eduardo; Ton Salman; Anke Van Dam(1999) "Las culturas urbanas en América Latina y los Andes: lo culto y lo popular, lo local y lo global, lo híbrido y lo mestizo". *en Antigua modernidad y memoria del presente: culturas urbanas e identidad. Salman Ton y Kingman Eduardo ed.* Pp: 19-54 Quito: FLACSO - Sede Ecuador Krauss, Rosalind (1986) The originality of the avant-garde and other modernist myths Cambridge: MIT Press.

Kronfle, Rodolfo

2004 *La escena contemporánea en el Ecuador: oportunidad, realidad o tiempo perdido.* Disponible en: <a href="http://www.centrocultural-quito.com/ccmq.php?c=93">http://www.centrocultural-quito.com/ccmq.php?c=93</a> visitado en diciembre de 2009

Lasso Pepe (1994) Me voy pero volveré, Diario Hoy, 24 agosto de 2003.

Lauer, Mirko (1996) "Populist Ideology and Indigenism: A Critique." En *Beyond the Fantastic*, Gerardo Mosquera (Ed.) pp 77-90 London: Mit Press.

Marcus, George E y Myers, Fred R. (1995) *The traffic in culture*. Berkeley: University of California Press.

Medina, Cuahtémoch (2001) "Del aprovechamiento estético del subdesarrollo". En *Políticas de la Diferencia, Arte Iberoamericano de fin de siglo*. pp 40 – 67, Valencia: Generalitat Valenciana.

Ministerio de Patrimonio, (S/f) *Qué es Patrimonio*. Disponible en: http://www.ministeriopatrimonio.gov.ec/ visitado en 07-09-2010.

Michelena, Esteban (2003) *Nos carcome un círculo vicioso*. En Diario Hoy 5- 10 -2003. Disponible en http://www.hoy.com.ec/noticias-ecuador/tecnocumbia-fea-pero-sabrosa-157533-157533.html visitado en abril del 2010.

Moncayo, Maria Belén (2004) SAPO INC: "Démonos de puñetes pero en chévere". Consultado en <a href="http://aanmecuador.com/?p=1">http://aanmecuador.com/?p=1</a>, noviembre de 2010

Moraña, Mabel (2004) "The boom of the subaltern". En:

*The Latin American Cultural Studies A Reader*. Ana del Sarto, Alicia Ríos y Abril Trigo (Eds.) pp 643 -654 Durbam: Duke University Press.

Mosquera, Gerardo
\_\_\_\_\_(2009) De la "Antropofagía" al "Desde Aquí" Procesos culturales del arte latinoamericano. " En *Otro Arte en Ecuador. Pp 7-16.* Quito: Centro Cultural Itchimbía.
\_\_\_\_\_(1996) *Beyond the Fantastic*, Mit Press, London.

Mukerji and Chudson (1991) *Rethinking popular culture: contemporary perspectives in cultural studies.* Berkeley: University of California Press.

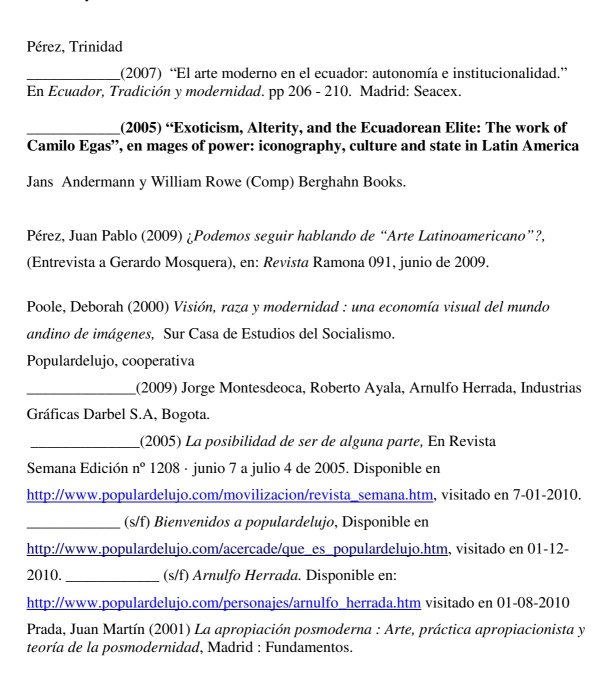
Muratorio, Blanca
\_\_\_\_\_\_(2000), "Etnografía e historia visual de una etnicidad emergente: El caso de las pinturas de Tigua". en: *Desarrollo Cultural y Gestión en Centros Históricos*.

Fernando Carrión (Comp) pp. 47 64. Quito: FLACSO, Sede Ecuador.
\_\_\_\_\_\_(1994) "Nación, identidad y etnicidad: imágenes de los indios ecuatorianos y sus imagineros a fines de siglo XIX" En *Imágenes e imagineros: representaciones de los indígenas ecuatorianos, siglos XIX y XX*. Pp 109 – 196. Blanca Muratorio. (Comp.)

Quito: FLACSO - Sede Ecuador

Oña, Lenin, (2009) "Otro Arte en Ecuador", En *Otro Arte en Ecuador. Pp 7-16*. Quito: Centro Cultural Itchimbia.

Owens, Craig (1994) *Beyond recognition: representation, power, and culture* Berkeley: University of California Press.



Prieto, Mercedes (2004) Liberalismo y temor: imaginando los sujetos indígenas en el Ecuador postcolonial 1895 -1950, Quito: FLACSO - Sede Ecuador : Abya-Yala.

Pratt, Mary Louise (2000) "La Modernidad desde las Americas". En *Revista Iberoamericana*, Vol. LXVI, Núm. 193, Octubre - Diciembre 2000. p. 831-840

Rancière Jacques (2005) Sobre políticas estéticas, *Museu d'Art Contemporani de Barcelona Servei de Publicacions de la Universitat Autónoma de Barcelona Barcelona: Bellaterra (Cerdanyola del Vallés).* 

Ramírez, Mari Carmen (1996) "Beyond "the fantastic" Framing Identity in Us Exhibitions of Latin American Art". En *Beyond The Fantastic*, Gerardo Mosquera (Ed.) pp 229 – 245 London: Mit Press.

| Richard, Nelly                                                                        |
|---------------------------------------------------------------------------------------|
| (2009) Derivaciones periféricas en torno a lo intersticial, en Revista                |
| Ramona 091, junio de 2009.                                                            |
| (1994a) "Modernidad, Postmodernismo y periferia" En Visión del Arte                   |
| Latinoamericano en la década de 1980. Pp 41 - 44 Lima: Proyecto Regional de           |
| Patrimonio Cultural, Urbano y Natural-Ambiental PNUD/UNESCO, en colaboración con      |
| la División de Artes y la Vida Cultural de la UNESCO y el Centro Wifredo Lam.         |
| (1994b) "Latinoamerica y la Postmodernidad: La Crisis de los Orginales y              |
| la revancha de la copia". En Visión del Arte Latinoamericano en la década de 1980. Pp |
| 41 - 44 Lima: Proyecto Regional de Patrimonio Cultural, Urbano y Natural-Ambiental    |
| PNUD/UNESCO, en colaboración con la División de Artes y la Vida Cultural de la        |
| UNESCO y el Centro Wifredo Lam.                                                       |
| (1993) "Postmodern decentrenedness and cultural periphery". En Art                    |
| from Latinamerica. La Cita Transcultural pp 95 –106. Sidney: Museum of contemporary   |
| Art.                                                                                  |

Roca, José (2001) "Los Noventa en Colombia, El arte se inscribe en el ámbito de lo social". En *Políticas de la Diferencia, Arte Iberoamericano de fin de siglo*. pp 400 – 429. 'Valencia: Generalitat Valenciana.

Robles, Humberto E. (1989) La Noción de vanguardia en el Ecuador,. Recepción, trayectoria, documentos. Primera edición, Guayaquil, Casa de la Cultura Ecuatoriana, Núcleo del Guayas.

Rodríguez, Ana (2009) Sobre Otro Arte en Ecuador, Disponible en: <u>www.laselecta.org</u>, visitado en 05-02-2010.

Rodríguez, Ana, Cristián León (2008) *Realismos Radicales*. Quito: Banco Central del Ecuador.

Rodríguez Castelo, Hernán

| (2006) Nu                  | evo diccionario crítico de arti | stas plásticos del Ecuador del |
|----------------------------|---------------------------------|--------------------------------|
| siglo XX. Quito: Centro Cu | ıltural Benjamín Carrión: Mun   | icipio Metropolitano de Quito  |
| (1994) Pa                  | norama del Arte Ecuatoriano.    | Quito, Corporación Editora     |
| Nacional.                  |                                 | _                              |
| (1993) Izá,                | Jácome, Román, Unda, Los co     | uatro mosqueteros. Quito:      |
| Fundación Cultural Exedra  |                                 |                                |

### Rodríguez, Victor Manuel

2003 "Las nuevas aventuras de la vanguardia en América Latina: modernismo, mímica poscolonial y el mobiliario de Beatriz González." *En Estudios culturales Latinoamericanos: retos desde y sobre la región andina. Catherine Walsh ed.* pp 267 290. Quito: Abya Yala.

Rowe William, Schelling Vivian (1993) *Memoria y modernidad: cultura popular en America Latina*. México: Grijalbo.

Salman, Ton (1996) "The Locus of Dispersion: Studying Latin American Popular Culture in the 1990s". En *The legacy of the disinherited: popular culture in Latin America: modernity*, *globalization*, *hybridity and autthenticit*, Ton Salman (Comp): pp 3 - 32. Amsterdam: Centro de estudios y documentación latinoamericanos (CEDLA)

Salomon Frank (1992) "La "Yumbada": Un drama ritual quichua en Quito", en *Ciudades de los Andes, Visión histórica y contemporánea*, Eduardo Kingman (Comp) CIUDAD. Quit, p 457 – 480.

Sandler, Irving (1998) Art of the postmodern era: from the late 1960s to the early 1990s Boulder: Westview Press.

Schneider, Arnd (2006) "Appropiations". En *Contemporary Art and Anthropology*, Schneider, Arnd y Cristopher Wright(Comps.) pp 29-52 Oxford: Berg Publishers.

Schneider, Arnd y Cristopher Wright (2006) "The Challenge of Practice". En *Contemporary Art and Anthropology*. Schneider, Arnd y Cristopher Wright(Comps.) pp 1-28 Oxford: Berg Publishers.

Schelling, Vivian (1996) Latin America and other models of modernity. *The legacy of the disinherited: popular culture in Latin America : modernity*, *globalization*, *hybridity and autthenticit*, Ton Salman, (Comp.) Amsterdam: Centro de estudios y documentación latinoamericanos (CEDLA)

Shohat y Stam, (2002) "Narrativizing Visual Culture." En *The Visual Culture reader*. Mirzoeff, Nicholas (Comp) pp 37 – 59, New York: Routledge.

Spivak, Gayatri Chakravorty (2003). "¿Puede hablar el subalterno?" *Revista Colombiana de Antropología*. (39) pp 297-364.

Stallybrass, Peter y White, Allon (1986) *The Politics and Poetics of Transgression*, London: Methuen.

Stedman Jones, Gareth (1983) Languages of class: studies in English working class history, 1832-1982, New York, Cambridge University Press.

Subercaseaux, Bernardo (1994) "La apropiación cultural en el Pensamiento Latinoamericano" En *Visión del Arte Latinoamericano en la década de 1980. Pp 27 - 32* Lima: Proyecto Regional de Patrimonio Cultural, Urbano y Natural-Ambiental PNUD/UNESCO, en colaboración con la División de Artes y la Vida Cultural de la UNESCO y el Centro Wifredo Lam.

Traube Elizabeth G." (1996) "The Popular" in American Culture" en: *Annual Review of Anthropology, Vol. 25*), pp. 127-151

Varea, Miguel (2003) Una Estetika del Disimulo. Quito: Rimana.

| Vorbeck, Mónica                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (2009) Arte contemporáneo: prácticas artísticas críticas y su conflictiva                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| recepción institucional, Ponencia presentada en Segundos Encuentros de la Razón                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Incierta, Arte y Transformación Social 2009.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| (2007) "Arte y cultura popular" Ecuador, Tradición y modernidad," pp                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 158 -161 Madrid Seacex.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| (2007b) "Ciudad Moderna y cultura urbana" en <i>Ecuador, Tradición y modernidad</i> , Seacex - Madrid 2007. 162 - 165(2006) Retos de la práctica curatorial en el Ecuador: Aproximación evaluativa y proyección de la curaduría en un proceso de profesionalización del campo artístico, El caso del Salón 'Mariano Aguilera'. Disponible en <a href="www.laselecta.org">www.laselecta.org</a> , |
| visitado en 5 de abril de 2010.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

Wilson, Mick (2007) "Una charla con Grant H. Kester" (Biblioteca de la ciudad de Dublín 2006), College Art Association Art Journal, Otoño2007.

Williams Raymond (1997) La política del modernismo. Manantial. Buenos Aires.

## Yúdice George

2006 ¿Una o varias identidades? Cultura, globalización y migraciones en *NUEVA SOCIEDAD 201* | Enero / Febrero

Zamora, Danilo (2003) "El personal plástico" En *Revista Abrelatas No. 3* Quito: La Corporación.

# DOCUMENTACIÓN ELECTRÓNICA

http://arteurbanosur.blogspot.com/

www.grafitat.com

http://arte-nuevo.blogspot.com/

http://www.populardelujo.com

http://populardelujo.wordpress.com/

http://micromuseo-bitacora.blogspot.com/

http://www.micromuseo.org.pe/

http://www.laselecta.org/

http://www.universes-in-universe.de/columna/ (Revista Columna de Arena)

www.centroecuatorianodeartecontemporaneo.org

www.latinart.com

www.ramona.net

www.riorevuelto.blogspot.com

www.sindominio.net

www.des-bordes.net

www.ecuadorinmediato.com

www.explored.com

www.miguelalvear.com

www.pbs.org/art21

http://www.miriad.mmu.ac.uk/caa/index.php (Universidad de Manchester)

http://www.ministeriopatrimonio.gov.ec/

http://www.flacsoandes.org/antropologia\_visual

http://www.revista.agulha.nom.br/ag30ponce.htm

#### **DOCUMENTOS**

Archivo de video arte de Gonzalo Vargas

Manifiesto Antropófago, Oswald de Andrade 1928.

Manifiesto Hélice, (Gonzalo Escudero, Quito 1926)

Diario El Comercio

Diario HOY

Revista Diners

Revista Abrelatas.

Revista El Buho

Diario La Hora

Catálogos del Mariano Aguilera años...

Catálogo Quince años del Pobre Diablo.

Catálogo de exposición Zona de Contacto, Patricio Ponce. (2004)

Catálogos del Encuentro de arte urbano al-zurich, 2004 -2010.

Catalogo Madeleine Hollaender 25 años, (2002).

Catálogo La Quinta Pata (Cinco años de la Carrera de Artes de la Universidad Católica)

Catálogo de exposición 1486 kg. (2001)

Catálogo de exposición Politicas de la Diferencia (2001)

#### Entrevistas realizadas

Miguel Alvear

X. Andrade

Pepé Aviles

Raúl Ayala

Pablo Ayala (Tranvia Cero)

Adrián Balseca

Pablo Barriga

Gustavo Buntinx (Micromuseo)

Patricio Dalgo

Ana Fernández

David Jara

Jenny Jaramillo

Fabiano Kueva

Alexis Moreano

Juan Fernando Ortega

Omar Puebla

María Quinatoa

Jaime Sánchez

Amparo Rivadeneira

Paúl Rosero

Belén Santillán

Samuel Tituaña (Tranvia Cero)

Esteban Ucros (Popular de Lujo)

Ulises Unda

Oswaldo Vargas